
Исследования по истории русской мысли



ИССЛЕДОВАНИЯ 
ПО ИСТОРИИ 

РУССКОЙ МЫСЛИ

С Е Р И Я

Т О М  Т Р И Д Ц А Т Ь  Ч Е Т В Е Р Т Ы Й

Под общей редакцией М. А. Колерова



М .   А .   К О Л Е Р О В

Модест Колеров
М о с к в а  2 0 2 5

РУССКИЙ  
СОЦИАЛ-ЛИБЕРАЛИЗМ 

первой трети  
ХХ века



ББК	 66.1(2)61-1
УДК	 141.8”19”
	 К60

ISBN  978-5-6054314-3-5 ©	М. А. Колеров, статья, 
составление, публикация, 2025

К 60
М. А. Колеров
Русский социал-либерализм первой трети ХХ века: очерк и анто-

логия. — М. : Модест Колеров, 2025. — 480 с. 
ISBN 978-5-6054314-3-5

В центре книги — авторский очерк «Итоги русского социал-либе-
рализма первой трети ХХ века: естественное право и достойное чело-
веческое существование» и антология, а именно русские тексты нача-
ла ХХ века, абсолютное большинство которых собрано и переиздаётся 
впервые. Развивая европейские «естественное право», опыт полити-
ческого социализма и «социальной политики» и в России сразу задан-
ный в формуле В. С. Соловьёва и П. И. Новгородцева о праве на «до-
стойное человеческое существование», русский социал-либерализм 
реализовался в доктрине конституционно-демократической партии, 
университетских общественных науках, рецепции образцового для 
России немецкого наследия практической философии и социал-демо-
кратического ревизионизма. И, наконец, в практике Временного пра-
вительства в 1917 году и «левой политике правыми руками» прави-
тельства генерала Врангеля в 1920 году. И достиг интеллектуального 
апогея в русской мысли уже в эмиграции 1920–1930‑х годов.

Посвящаю эту книгу  
её решительному вдохновителю — 
Фёдору Гайде



Содержание

М. А. Колеров. Итоги русского социал-либерализма 
первой трети ХХ века: естественное право и достой-
ное человеческое существование .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

* * *
Виктор Гольцев. Об идее естественного права.. . . . . . . . . . . . . . . . 68
[П. Струве]. [Рец.:] П. Новгородцев. Историческая 
школа юристов, ее происхождение и судьба. Опыт 
характеристики основ школы Савиньи в их последо-
вательном развитии. Москва, 1896 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
Евгений Трубецкой. Новое исследование о филосо-
фии права Канта и Гегеля (П. И. Новгородцев. Кант 
и Гегель в их учениях о праве и государстве. М., 1902). . . . . 94
П. Новгородцев. Мораль и познание. (По поводу 
статьи кн. Е. Н. Трубецкого: «Новое исследование 
о философии права Канта и Гегеля», «Вопр. фил. 
и псих.», кн. 61, 1902 г.) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
П. Новгородцев. Нравственный идеализм в филосо-
фии права (К вопросу о возрождении естественного 
права) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139
Сергей Булгаков. Без плана. «Идеализм» и обще-
ственные программы . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208



П. И. Новгородцев. Право на достойное человеческое 
существование . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 268
А. А. Чупров. Конституционно-демократическая пар-
тия и социализм .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276
Б. Вышеславцев. Обоснование социализма у Фихте .. . . . . . . 294
П. Струве. Современный кризис в политической 
экономии. Его философские мотивы и проблемы . . . . . . . . . 314
Н. Н. Алексеев. Естественное право и историзм .. . . . . . . . . . . . 343
П. Новгородцев. Современное положение проблемы 
естественного права . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 370
А. А. Кизеветтер. Партия народной свободы  
и ее идеология .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 379
Николай Бердяев. [Рец.:] П. Новгородцев. Об обще-
ственном идеале. Москва, 1917 г. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 401
И. В. Гессен. Искания общественного идеала .. . . . . . . . . . . . . . . . 407
Ю. Делевский. В поисках общественного идеала 
(П. Новгородцев. Об общественном идеале) . . . . . . . . . . . . . . . 466



М. А. Колеров

Итоги русского социал-либерализма 
первой трети ХХ века:  
естественное право и достойное 
человеческое существование

— Я хочу достойного человеческого су-
ществования! Вы понимаете: не просто 
существования! А достойного! — вопит 
обыватель.

Полицейский искренно изумлён:
— Городовой, который на перекрёстке 

стоит, хоть вы и штатский человек, вам под 
козырёк делает! Какого же ещё достойно-
го существования вы, господин, требуете?

Влас Дорошевич, 19061

1.

Социал-либерализм как программа — это осознанный 
социальный и политический идеализм, соединение требо-
ваний политической и экономической свободы и социаль-
ной справедливости, массовой частной собственности, со-
циально-политической активности государства, свобод-
ного от олигархии и диктатуры, социальное государство, 

1	 Очерк «П. Н. Дурново».



[Содержание]

8 М. А. Колеров

равновесие между социализмом и капитализмом, взаим-
ное (или одностороннее) присвоение ценностей либера-
лизма социализмом или наоборот — социализма либера-
лизмом. Если делать вывод о сути его мирового прогресса 
в ХХ веке, то он состоит в социал-либерализме, но теперь, 
пожалуй, он уже отброшен ради более чистых образцов 
тех же олигархии и диктатуры. Видный автор периода крат-
кой весны советского НЭПа 1921–1922 гг., когда Совет-
ская власть отступила от своего практического коммунизма 
и на один момент допустила элементы публицистического 
(не политического) разнообразия, так сформулировал но-
вую реальность, перед которой в России социал-либера-
лизм вынужден был замолчать, перенеся свою свободную 
от практики риторику в эмиграцию. Позже поступивший 
на ответственную советскую службу, прошедший лагерь, 
но выживший в СССР экономист В. М. Штейн прогности-
чески и смиренно писал в 1922 году: «Логика историче-
ских событий заставляет свернуть знамена чистой и непо-
средственной демократии»2. Ясно, что в таких условиях для 
социал-либерализма не было и не могло быть места.

Опережая изложение итогов, скажу: русский социал-ли-
берализм3 — интеллектуально сильное, яркое, интегриро-
ванное, одновременно национальное и интернациональ-
ное, явление, которое за свою короткую историю с нача-
ла 1900‑х гг. успело расцвести в России и победить в эпоху 
Временного правительства в 1917 году и в момент «левой 
политики правыми руками» генерала Врангеля в 1920 году, 
но осталось без корней в эмиграции, хотя успешно приоб-
рело новые политические ресурсы в кругу «порозовевше-
го» П. Н. Милюкова и интеллектуальные вершины в трудах 

2	 В. М. Штейн. Кризис идеи промышленной демократии // Экономист. 
Вестник XI Отдела Русского Технического Общества. Пг., 1922. № 3. С. 44.

3	 См. его контексты: Российский либерализм: идеи и люди / под общ. ред. 
А. А. Кара-Мурзы. Т. I: XVIII–XIX века. М., 2018; Т. II: XX век. М., 2018; Ли�-
берализм: pro et contra, антология / cост. В. А. Гуторов. СПб., 2016.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 9

С. И. Гессена и Г. Д. Гурвича. Это явление с долгой генети-
кой и кратким периодом расцвета, а также с долгой кодой 
в русской эмиграции до и после Войны, когда русские на-
родники и марксисты А. Ф. Керенский, Р. А. Абрамович, 
Б. И. Николаевский, Д. Ю. Далин, М. В. Вишняк, Н. В. Ва-
лентинов и другие, сосредоточившись в США, не только 
объединились, презрев прежние разногласия, но и вдруг 
оказались дюжими западными и даже колониальными либе-
ралами и космополитами, перед которыми их русские раз-
ногласия исчезли или далеко отступили.

Идейные источники русского социал-либерализма — 
«возрождение естественного права» в трудах П. И. Нов-
городцева4, наследие В. С. Соловьёва5, политически реа-

4	 Первое появление формулы «естественного права» у Новгородцева см. 
в его первой диссертации: П. И. Новгородцев. Историческая школа юри-
стов, ее происхождение и судьба: опыт характеристики основ школы Сави-
ньи в их последовательном развитии [1896]. СПб., 1999 (Введение). Стру-
ве критически, но хвалебно рецензировал этот труд в своём марксистском 
журнале: [Струве П.] [Рец.:] П. Новгородцев. Историческая школа юристов, 
ее происхождение и судьба (…) // Новое Слово. СПб. 1897. №10. Здесь 
Струве много прибавил к контексту вдохновений Новгородцева, показав, 
что его выступление было долгожданным. Примечательно, что тот же но-
мер журнала фактически открывался статьёй марксиста, будущего Лени-
на, вплоть до 1908 года, по его собственному признанию, остававшегося 
равнодушным к философии (пока это не стало предметом внутрипартий-
ной борьбы с А. А. Богдановым): К. Т-н. К характеристике экономическо-
го романтизма. Сисмонди и наши отечественные сисмондисты // Там же. 
С. 17–32. В этой своей формулировке Ленин прямо следовал образцу 
Струве из его книги 1894 года: Пётр Струве. Критические заметки к во-
просу об экономическом развитии России [1894]. Приложение: воспоми-
нания, революционные и марксистские труды П. Б. Струве 1890‑х гг. Но-
вое собрание / ред.‑сост. М. А. Колеров. М., 2020. С. 182, 184, 189.

5	 Б. А. Кистяковский прямо указывал на формулу, порождённую Соловьёвым 
в его «Оправдании добра»: «Вл. С. Соловьев считает, что одно из условий, 
«при которых общественные отношения в области материального труда 
становятся нравственными», заключается в том, чтобы «каждому были 
обеспечены материальные средства к достойному существованию и раз-
витию». Эту же мысль он обосновывает и с точки зрения индивидуальной 



[Содержание]

10 М. А. Колеров

лизованное С. Н. и Е. Н. Трубецкими6, «критический мар-
ксизм»7 П. Б. Струве, С. Н. Булгакова, Б. А. Кистяковского, 
Н. А. Бердяева8, С. Л. Франка, И. А. Давыдова, их «идеали-
стическое направление» в русском освободительном дви-

нравственности» (Б. А. Кистяковский. Социальные науки и право. Очерки 
по методологии социальных наук и общей теории права [1916] // Б. А. Ки-
стяковский. Избранное : в 2 ч. Ч. 1 / cост. А. Н. Медушевский. М., 2010. 
С. 549). Но верно, что «сам Соловьёв вряд ли разделил бы воззрения Ки-
стяковского… что идея права на достойное существование предполагает 
в конечном счёте обобществление имущества и переход к социалистиче-
скому строю» (Е. А. Прибыткова. Идея права на достойное существование: 
В. С. Соловьёв, П. И. Новгородцев и Б. А. Кистяковский // Философия пра-
ва: П. И. Новгородцев, Л. И. Петражицкий, Б. А. Кистяковский / под ред. 
Е. А. Прибытковой. М., 2018. С. 493). Ученик Н. О. Лосского (и во время 
Войны — гитлеровец) обнажил важное: «Если не считать Чаадаева, Влади-
мир Соловьев был первым русским мыслителем, показавшим, что можно 
сочетать преданность христианской идее с социальным западничеством» 
(С. А. Левицкий. Очерки по истории русской философии [1968] / Сочине-
ния. Т. 2. / отв. ред. В. В. Сапов. М., 1996. С. 254).

6	 В полемике с Л. И. Петражицким Е. Н. Трубецкой писал, что «естествен-
ное право составляет необходимое предположение всякого правового 
сознания», и желал Петражицкому «до конца пройти путь в борьбе про-
тив антифилософского позитивизма» (Е. Н. Трубецкой. Философия права 
профессора Л. И. Петражицкого [1901] // Е. Н. Трубецкой. Труды по фи-
лософии права / сост. И. И. Евлампиев. СПб., 2001. С. 499, 500). См. так-
же: «идея естественного права есть необходимый, неустранимый элемент 
правосознания» (Е. Н. Трубецкой. Новое исследование о философии права 
Канта и Гегеля // Е. Н. Трубецкой. Труды по философии права. С. 503).

7	 И сторонники, и противники до сих пор чаще называют его старым про-
пагандистским клеймом-именем, на деле не имеющим никакого факти-
ческого содержания, — «легальный марксизм», а критика этого поня-
тия (М. А. Колеров. «Легальный марксизм» как историографическая 
проблема // Вестник Московского университета. Серия 8, история. М., 
1991. № 5) осталась без рецепции. Новые данные см.: М. А. Колеров. За-
бытое и сокрытое: новый текст Петра Струве о Ленине (1903). Рецен-
зия на «Что делать?» // OSTKRAFT / Литературная коллекция. Научное 
обозрение № 6. М., 2022. С. 298–301.

8	 Среди предшественников движения он называл Б. Н. Чичерина как защит-
ника «естественного права» и Соловьёва — как автора перехода от «аб-
страктного идеализма» — к «конкретному», то есть практическому, по-



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 11

жении9, революционный христианский социализм10, пример 
интеграции западноевропейского социализма в политиче-
скую власть, собственные социализированные традиции рус-

литическому идеализму (Николай Бердяев. О новом русском идеализме // 
Вопросы философии и психологии. М., 1904. Кн. V (76). II отд. С. 695).

9	 См.: М. А. Колеров. Манифесты русского политического идеализма: «Про-
блемы идеализма» (1902), «Вехи» (1909), «Из глубины» (1918) и их на-
следники. Минск, 2020. (Очерк: «Проблемы идеализма» (1902) и «идеа-
листическое направление» в русском освободительном движении».) 
Интересно, что именно из этой среды вышли лица с репутациями наиболь-
ших практиков: «Я помню, как в своё время, когда учредители предложили 
покойному князю Е. Н. Трубецкому пост директора Московского Коммер-
ческого Института, Трубецкой без колебаний отказался, одно время думая, 
что тяжёлую работу по организации нового учебного заведения, которое 
могло сыграть и сыграло видную роль в жизни Москвы и Московской об-
ласти, может взять на себя проф. С. Н. Булгаков. Но и Булгаков отказался, 
и тогда как‑то естественно выдвинулась кандидатура П. И. Новгородцева. 
На посту директора Московского Коммерческого Института П. И. впер-
вые обнаружил таившееся в нём дарование устроителя и администратора. 
Московский Коммерческий Институт всецело явился созданием П. И. Не-
удивительно, что во время войны на него возложена была уже чисто адми-
нистративная функция — московского уполномоченного Особого сове-
щания по топливу» (Петр Струве. Памяти П. И. Новгородцева // Русская 
Мысль. Берлин, 1923–1924. Кн. XI–XII. С. 368). Новгородцев считался вы�-
дающимся практиком-организатором во главе этого института и в эмигра-
ции (М. М. Новиков. От Москвы до Нью-Йорка: Моя жизнь в науке и поли-
тике. Нью-Йорк, 1952. C. 98 и далее). 

10	 См. об этом: М. А. Колеров. Революция и христианский социализм в России. 
С. Н. Булгаков в 1904–1907 гг. Калининград, 2023. И после ухода из левой 
и даже правой политики Булгаков твердил как подлинный коммунист: «Ес-
ли указания социально-экономической науки приводят нас теперь к созна-
нию, что наилучшим средством для достижения той же цели представляется 
постепенное, но неуклонное и более или менее решительное преобразова-
ние индивидуалистического и частноправового хозяйства в направлении 
социалистическом, то я решительно не представляю себе, что можно бы-
ло бы в христианском духе принципиально возражать против социализма. 
Напротив, социализм с этой точки зрения есть лишь средство для осущест-
вления требований христианской этики. (…) Итак, для христианства совер-
шенно нет ни надобности, ни возможности отрицать правду социализма» 
(С. Н. Булгаков. Первохристианство и новейший социализм (Религиозно-
историческая параллель) [1909] // С. Н. Булгаков. Два града. Исследования 
о природе общественных идеалов [1911]. СПб., 2008. С. 310–311).



[Содержание]

12 М. А. Колеров

ского либерализма. И даже формально далёкая от социаль-
ной философии теория Л. И. Петражицкого о психологиче-
ском порождении права и государства встраивалась в этот 
генетический ряд, поскольку относила к психологии не толь-
ко личностный, но и социальный идеализм, подводя мысль 
к его имманентности и органичности, проблема которых так 
и не была никогда решена школой «естественного права».

Одновременно бывший вождь (наряду с Г. В. Плехановым 
в эмиграции) русского марксизма в России, но всё ещё ради-
кальный социалистический революционер П. Б. Струве созда-
вал общий оппозиционный орган «Освобождение» в эмигра-
ции и параллельно готовил проект идейного сборника (став-
шего в итоге «Проблемами идеализма»), который должен 
был выстроить идейное единство социалистов с либеральны-
ми (вокруг концепта «естественного права», который Стру-
ве начал прививать к русскому социализму) и религиозными 
(вокруг требования свободы совести) противниками само-
державной власти. Борьба за единство заставила его пойти 
навстречу даже своему юношескому славянофильству, кото-
рое ещё недавно так публицистически уничижалось им вместе 
с народничеством, в то время как вся история и репутация, са-
мопределение, сам культурный быт русских марксистов одно-
значно причислял их к традиции русского западничества. По-
ступиться собственным западничеством Струве заставил его, 
западничества, именно позитивистский дух. Спасением от не-
го становилось «естественное право»: «Когда… Б. Н. Чиче-
рин выступил защитником охранительных начал и… с особен-
ным ударением указал на значение принципа формальной за-
конности, Иван Аксаков… противопоставил этому призыву 
к подчинению положительному праву красноречивую защиту 
права естественного, или абсолютного»11. Защита «естествен-

11	 П. Струве. В чем же истинный национализм? Посвящается памяти Влад. 
Серг. Соловьева (1901 г.) // Петр Струве. На разные темы (1893–
1901 гг.) : сб. статей. СПб., 1902. С. 543–547. Не устаю напоминать, что 
общественный характер этой дискуссии с точки зрения её аудитории был 



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 13

ного права» марксистом и социал-демократом Петром Стру-
ве была созвучна самому существенному в философии права, 
исповедовавшейся частью либеральной оппозиции — Новго-
родцевым и последователем Соловьёва Е. Н. Трубецким. Бо-
лее того: в борьбе против доминирующего позитивизма «ис-
торического права» они прямо нуждались в поддержке со сто-
роны радикальных социалистов, ставших на путь философ-
ско-политического «идеализма»12. При этом общественный 
смысл «естественного права» формулировался Новгород-
цевым так: в прошлом «в определениях естественного права 
обыкновенно находили для себя место идеальные стремления 
и прогрессивные начала, которые не получали доступа в по-
ложительное право и существующий строй». Такая прозрач-
ная апелляция к историческим прецедентам должна была объ-
яснить современникам тесную связь «естественного права» 
с борьбой за политическое освобождение13. При этом участие 
Петражицкого в сборнике «Проблемы идеализма» не состоя-
лось, что ясно обозначило внутренние границы движения. Как 
сообщал в подготовленной для «Проблем идеализма» статье 
Новгородцев, Петражицкий был в новой литературе одним 
из провозвестников возрождения «естественного права»14. 
По мнению Новгородцева, «психологическая теория права, 
развитая у нас недавно с такой оригинальностью Петражиц-

минимален: объявление о продаже сборника Струве «На разные темы» 
продолжало настойчиво публиковаться ещё 11 лет спустя, например, 
в книге: Струве Петр. Крепостное хозяйство. Исследования по экономи-
ческой истории России в XVIII и XIX вв. [СПб.,] 1913. То есть читатель�-
ский отклик на него был ничтожным.

12	 В 1890–1900‑е годы на юридическом факультете Московского уни-
верситета Новгородцев был покровителем Булгакова, Кистяковско-
го, Н. Н. Алексеева, Б. П. Вышеславцева, И. А. Ильина, Л. С. Мееровича 
и преподавателем Франка. Струве был лично знаком с Новгородцевым 
с 1896 года.

13	 П. И. Новгородцев. Кант и Гегель в их учениях о праве и государстве [1902]. 
СПб., 2000. С. 113.

14	 П. И. Новгородцев. «Нравственный идеализм в философии права (К во-
просу о возрождении естественного права)» (Проблемы идеализма). 



[Содержание]

14 М. А. Колеров

ким, при всех своих пробелах и увлечениях имеет ту бесспор-
ную заслугу, что она подчеркивает нормативный и идеальный 
характер права»15. Но Струве писал Новгородцеву, выдви-
гая Петражицкому прямые радикальные и революционные 
претензии: «По поводу вопроса о приглашении Петражиц-
кого я скажу следующее. (…) Мне представляется, что П<ет-
ражицк>ий в такой мере формален в праве, до такой степени 
признает незыблемость положительного права, что в прак-
тических конфликтах, напр., я неминуемо должен очутиться 
в другом лагере, чем он. При этом считаю нужным подчерк-
нуть, что речь идет тут не об оппортунизме и радикализме, 
а стоящем выше этих разделений принципиальном признании 
естественного права личности и общества открыто привлекать 
к суду нравственного закона положительный закон. Словом, 
мне представлялось, что Петражицкий (…) с точки зрения 
критического позитивизма обсуждает процесс общественного 
правообразования. Эта точка зрения вообще, на мой взгляд, не-
состоятельная и безнравственная, а в России с ней необходима 
решительная борьба»16. Так кандидатура Петражицкого бы-
ла отвергнута. Хотя, критикуя Петражицкого, Струве и пред-
упреждал, что речь идет не о политическом «оппортунизме» 
и «радикализме», Струве, без сомнения, искал в «естествен-
ном праве» санкции политической революции. А «незыбле-
мость положительного права», защищаемая Петражицким, 
воспринималась Струве как капитуляция перед status quo, 
и Струве не скрывал, что мыслит назначение сборника исклю-
чительно в контексте борьбы за политическую свободу. Здесь 
он находил неожиданную поддержку у Е. Н. Трубецкого, ре-
зюмировавшего в другом месте, что «Петражицкий возража-
ет против определения права как свободы»17. И Новгород-

15	 П. И. Новгородцев. Кант и Гегель в их учениях о праве и государстве [1902]. 
СПб., 2000. С. 235, прим.

16	 РГАСПИ. Ф. 279. Оп. 1. Д. 85. Лл. 36–38.
17	 Е. Н. Трубецкой. Учение Б. Н. Чичерина о сущности и смысле права // 

Е. Н. Трубецкой. Труды по философии права. С. 519.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 15

цев подчинил свои дискуссионно-философские интересы ре-
волюционным социально-политическим принципам Стру-
ве18. Новгородцев в своей энциклопедической статье, при пер-
вых же актах русского социал-либерализма исчерпывающе 
и вполне внятно разъяснил соотношение нормативной и ис-
торической природы «естественного права»: «центр есте-
ственно-правовой доктрины заключался вовсе не в её взгляде 
на происхождение П., а в вопросе о возможности нравствен-
ного суда над П. Понимание естественного П., как некоторой 
критической инстанции, оценивающей существующее и под-
готовляющей будущее, приводит в наше время к его реабили-
тации. Всё чаще и чаще в современной литературе слышатся 
голоса в пользу старой доктрины. Типическим представите-
лем этого поворота к естественному П. является Штаммлер. 
В наши дни не может быть и речи ни о произвольном возник-
новении П., ни о неизменности естественно-правовых норм, 
ни об их практическом первенстве или равенстве с нормами 
положительного П. Естественное П. само создаётся из зако-
номерного процесса истории, развивается вместе с этим про-
цессом и во всяком случае представляет собою не настоящее 
П., а только идеальное построение будущего и критическую 
оценку существующего П. (…) Естественное П., понятое та-
ким образом, представляет собою постоянно развивающееся 
идеальное сознание о П., возникающее из жизненных потреб-
ностей и содействующее их дальнейшему росту»19. Однако 
современная исследовательница весьма продуктивно и глубо-
ко обратила внимание на то, что в этой энциклопедической 
статье «естественное право» является для Новгородцева про-

18	 Об этом подробнее в: М. А. Колеров. Манифесты русского политического 
идеализма: «Проблемы идеализма» (1902), «Вехи» (1909), «Из глуби-
ны» (1918) и их наследники. Минск, 2020. С. 123.

19	 П. Новгородцев. Право естественное // Энциклопедический словарь / 
Ф. А. Брокгауз, И. А. Ефрон. Т. XXIVа / под ред. К. К. Арсеньева и Ф. Ф. Пе�-
трушевского. СПб., 1898. С. 889. Здесь словарное сокращение: «П.» — 
право. Примечательно, что редактором отдела философии этого словаря 
в то время был В. С. Соловьёв.



[Содержание]

16 М. А. Колеров

ектом должного, что оно для него — нравственность, но без 
справедливости, то есть без социализма20. А современник Пе-
тражицкого в многословной риторической его апологии не-
вольно открывает его главный пафос в этатизме: «Государство 
это солнце естественного права»21.

Правовед, в 1917 году ответственный чиновник Времен-
ного правительства, участник строительства архитектуры 
его национальной политики, затем в начале 1920‑х руко-
водящий финансовый чиновник, руководитель валютной 
политики правительства СССР, невозвращенец, эмигрант, 
сионист, активный теоретик М. Я. Лазерсон свидетельство-
вал о развитии русской науки права — и именно в контек-
сте социал-либерализма: «Дело существенно изменяется 
в начале 20‑го века. Начинается так называемое возрожде-
ние естественного права. (…) У Штаммлера «возрожде-
ние естественного права» нашло свое отражение в виде ло-
зунга возрождение «изменчивого естественного права», 
у Петражицкого в виде «политики права»…»22

Отличение Петражицкого от главного течения русского 
социал-либерализма требует уточнений. Автор некроло-
га писал о Петражицком: «Любовь есть для него верхов-
ная цель политики права, т. е. сознательной деятельности 

20	 Е. А. Фролова. Методология и философия права от Декарта до русских нео-
кантианцев. М., 2017. С. 221.

21	 М. Рейснер. Современная юриспруденция и учение Л. И. Петражицкого / 
Проф. Л. И. Петражицкий. Теория права и государства в связи с теорией 
нравственности. Т. I, II. СПб., 1907) // Русское Богатство. СПб, 1908. № 1. 
III о. С. 28.

22	 М. Лазерсон. Общая теория права. Введение в изучение права. Рига, 1930. 
С. 309–310. Современная исследовательница считает, что идею Штамм-
лера об идее «естественного права» с изменяющимся содержанием в Рос-
сии развил Е. Н. Трубецкой (Е. А. Фролова. Методология и философия пра-
ва от Декарта до русских неокантианцев. М., 2017. С. 199–200). См. также 
её сводный систематический труд, посвящённый также проблематике 
«естественного права» и «достойного человеческого существования»: 
Е. А. Фролова. Философия права в России: неокантианство (вторая поло-
вина XIX — первая половина XX века). 2 изд. М., 2025.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 17

по устроению общества, но она же является и стихийным 
продуктом массового процесса человеческой жизни»23. 
Сила и яркость влияния Петражицкого на современников 
требовали объяснения и находили его в том, что тот соче-
тал «пафос личной свободы с пафосом социального служе-
ния»24. И другой автор — иначе: «Примыкая к тенденции 
таких коллег… как П. И. Новгородцев и кн. Е. Н. Трубец-
кой, покойный видел в христианской этике источник этих 
принципов [права цивилизованных народов]»25. Сближе-
ние ясное, но недостаточное. Ироничное и чёткое отличие 
идейного пафоса Петражицкого от пафоса Новгородцева, 
делающее всё же невозможным полное включение Петра-
жицкого в мыслительный горизонт русского политическо-
го идеализма, стоящего на фундаменте «восстановления 
естественного права» (и союзного ему трансмарксистского 
«идеалистического направления»), назвал компетентный 
критик и младший его современник: «Петражицкому все-
гда был и останется чужд всякий априоризм. Он крепко дер-
жится своего психологизма (…) Никакое «критическое об-
основание» идеала, даже если бы оно и могло быть нам дано, 
не покажется ему более убедительным, чем те «каритатив-
ные эмоции», с которыми связано для него представление 
о людях и о человечестве, и если П. И. Новгородцев — идеа-
лист в чисто философско-критическом значении этого сло-
ва, то Петражицкий — идеалист в том смысле, как это пони-

23	 Григорий Ландау. Трагедия Петражицкого. II // Россия и Славянство. 
[Paris] 11 июля 1931. С. 4; Часть I: Там же. 4 июля 1931. С. 2.

24	 К. Зайцев. Памяти Л. И. Петражицкого // Россия и Славянство. [Paris] 
23 мая 1931. С. 2. Петражицкий покончил жизнь самоубийством (застре-
лился; об этом: А. А. Мережко. Загадка смерти профессора Л. И. Петра-
жицкого // Правоведение. СПб., 2013. № 1), но русские апологетические 
некрологи обошли этот факт молчанием. Напр.: Д. Гримм. † Л. И. Петра-
жицкий. In Memoriam // Россия и Славянство. [Paris] 30 мая 1931. С. 1; 
Ф. Тарановский. Незабвенной памяти Л. И. Петражицкого // Там же. С. 3.

25	 Е. В. Спекторский. Памяти Л. И. Петражицкого // Россия и Славянство. 
[Paris] 13 июня 1931. С. 3.



[Содержание]

18 М. А. Колеров

мает обычное популярное словоупотребление, и напрасно 
Новгородцев отрицает в стремлениях Петражицкого связь 
с общими естественно-правовыми устремлениями наше-
го века: разве Петражицкий с его вне- и даже сверх-право-
вым идеалом не такой же — sit venia verbo — анархист, как 
и Кропоткин и Толстой? И не в этом ли психологическая 
разгадка того упорного и последовательного непонимания, 
которое Л. И. Петражицкий обнаруживает по отношению 
ко всем попыткам и начинаниям как Штаммлера, так и иду-
щего по его следам Новгородцева»26.

Место русской традиции в общем курсе мирового (запад-
ного) социал-либерализма, его истоков и предпосылок как 
простой его копии — не очевидно. Надо видеть его отли-
чие. Для русской традиции нет главного противоречия в ми-
ровом социал-либерализме — его исторического развития 
и одновременно противостояния его философии. Запад-
ная мысль здесь делает ясный выбор в пользу ситуативного 
дуализма: да, историзм, но знающий свои пределы, в кото-
рых история формирования ценностей всегда не совпадает 
с хронологией перемен. Немецкий классик философии пра-
ва ХХ века так описывает фундаментальное противоречие 
«естественного права», диктующее исследователю обязан-
ность следовать принципу дуализма: «Нетелеологическая 
концепция вселенной должна быть завершена нетелеологи-
ческой же концепцией человеческой жизни. Но в этом «на-
туралистическом» решении таятся весьма серьёзные труд-
ности: кажется невозможным получить адекватную оцен-
ку человеческих целей, воспринимая их только как нечто 
определяемое желаниями или импульсами (…) люди были 
вынуждены принять фундаментальный дуализм, типичный 
для Нового времени, а именно дуализм нетелеологического 
естествознания и телеологической науки о человеке. (…) 

26	 А. З. Штейнберг. Русские юридические журналы за 1913 г. (Философия 
права и психология права) // Логос. Т. I. Вып. II. СПб. ; М., 1914. С. 361. 
(Репринт: М., 2005.) 



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 19

Основная дилемма, в тисках которой мы находимся, поро-
ждена победой естествознания Нового времени. Невоз-
можно найти адекватного решения проблемы естествен-
ного права, пока не будет разрешена эта основная пробле-
ма. (…) Современная общественная наука отвергает есте-
ственное право по двум различным, хотя обычно объеди-
нённым между собой причинам: она отвергает его во имя 
Истории и во имя различия между Фактами и Ценностями. 
(…) современный отказ от естественного права во имя ис-
тории основан не на исторических фактах, но на философ-
ской критике возможности или познаваемости естествен-
ного права. Сейчас мы отметим, что философская критика, 
о которой идёт речь, не есть критика естественного права 
в частности или нравственных принципов вообще. Она есть 
критика человеческого мышления как такового»27.

Исследователи в целом резюмируют вопрос о факто-
ре «естественного права» Нового времени так — ан-
глосаксонский автор (хотя и без учёта немецкой пра-
вовой теории, кроме упомянутого Штрауса) подводит 
итог: «В чём заключаются принципы естественного пра-
ва? (…) [1] некое множество фундаментальных практи-
ческих принципов, указывающих на основные формы че-
ловеческого процветания как на виды блага, к которым 
нужно стремиться, чтобы претворить их в жизнь, и так 
или иначе применяемых каждым, кто обдумывает, что де-
лать, сколь бы ошибочными ни оказались его выводы; [2] 
некое множество фундаментальных методологических 
требований практической разумности (…) [3] некое 
множество моральных стандартов. (…) у естественного 
права самого по себе, строго говоря, истории быть не мо-
жет. (…) «права человека» — современное выражение, 
обозначающее «естественные права»: я пользуюсь эти-
ми терминами как синонимами (…) права человека, или 

27	 Лео Штраус. Естественное право и история [1953] / пер. с англ. Е. Адлер 
и Б. Путько. М., 2007. С. 14, 18.



[Содержание]

20 М. А. Колеров

естественные права, — это основные и общие моральные 
права»28.

Теоретик и, что редко, одновременно практик, автор крат-
кого, но ценного современного очерка истории права удач-
но интегрировал историю «естественного права» в эпохи 
его развития, его живое начало найдя в средневековом ре-
шении: «Отделение идеи права от моральных императивов, 
заложенных в природе, и соединением её с идеей высшей 
воли, которая не подлежит сомнению, кажется, был расчи-
щен путь продвижению воли как таковой, а не специфиче-
ской воли бога, в качестве достаточного основания для юри-
дического обязательства»29. Этот автор — хоть и не ставил 
перед собой такой задачи — касается русской темы в этом 
вопросе, однако ровным счётом ничего не знает о русской 
традиции «естественного права», ограничиваясь нерепре-
зентативной ссылкой на то, что русский Н. М. Коркунов, как 
представитель не католического мира, в XIX в. включившего 
это право в свою доктрину, относился к нему «пренебрежи-
тельно»30. Ясно, что это ни в коей мере не описывает пред-

28	 Джон Финнис. Естественное право и естественные права [1980] / пер. 
В. П. Гайдамака и А. В. Панихиной. М. ; Челябинск, 2019. С. 43, 45, 251, 252. 
То есть «Финнис настаивает на том, что первые принципы естественного 
права не выводятся дедуктивно из чего бы то ни было, включая факты, спе-
кулятивные принципы, метафизические утверждения о человеческой при-
роде или о природе добра и зла, или из телеологической концепции при-
роды» (Раймонд Уакс. Философия права. Краткое введение [2014] / пер. 
с англ. С. Моисеева. М., 2020. С. 33).

29	 Дж. М. Келли. Краткая история западной теории права / пер. с англ. Е. Баже-
новой. СПб., 2025. Автор (1931–1991) — профессор конституционного 
права и римского права, парламентарий, генеральный прокурор, министр 
иностранных дел, министр промышленности, торговли и туризма Ирландии.

30	 Там же. С. 430. Словно в рифму к этому отказу от знания так писал совет-
ский коммунист, на деле вовсе демонстративно отрицая русский вклад 
в доктрину «естественного права»: «В XX в. в поисках идеальных крите�-
риев для буржуазного права делаются некоторые попытки вновь оживить 
идеи Естественного права в построениях отдельных представителей не-
мецкой философии права» (И. Разумовский. Естественное право // Энци-



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 21

мета. Предмета касается труд ученика С. И. Гессена, автори-
тетного польско-американского слависта Анджея Валицко-
го, но не специально, а в общей экспозиции русского либера-
лизма31. Но, смею думать, важен не только предмет, но и ин-
теллектуальное усилие, претендующее открывать новые 
горизонты. В 1902 году социалист и социал-демократ Стру-
ве взял курс прочь от партийности и классовости к общена-
циональному либерализму, претендуя преодолеть и его соб-
ственные пределы.

В России же, при самых первых актах строительства со-
циал-либерализма, выступая в СПб. университете 22 сен-
тября 1902 г., Новгородцев взял резкий крен в сторону тра-
диционного русского философского идеализма и (и в этом 
и состояло его решительное идейное достижение на фоне 
господствовавших исторического материализма и позити-
визма) нашёл природу автономии идей в самой нравствен-
ности и утверждал «необходимость понять и обосновать 
нравственную проблему, как самостоятельную и независи-
мую от всяких исторических и социологических предпосы-
лок». «Это стремление находило для себя, прежде всего, 
опору в самом факте нравственного сознания, которое воз-
вышает свой голос над несовершенной действительностью. 
(…) В применении к праву задачу выяснения этих идеаль-
ных начал правообразования давно уже выполняла школа 
естественного права, стоявшая в неразрывной связи с мо-
ральной философией»32. Примечательно, что Гражданская 

клопедия государства и права. Вып. 1 / Под ред. П. Стучка / Коммунисти-
ческая Академия. М., 1925. Стлб. 1106).

31	 Анджей Валицкий. Философия права русского либерализма [1987] / пер. 
с англ. С. Л. Чижова. М., 2012 (включает в себя персональные очерки о Чи-
черине, В. С. Соловьёве, Петражицком, Новгородцеве, Кистяковском 
и С. И. Гессене). В очерке о Новгородцеве трактуется вопрос об отношении 
русского политического идеализма к «естественному праву» (С. 365–378).

32	 П. И. Новгородцев. О задачах современной философии права [1902] // 
П. И. Новгородцев. Сочинения / Сост. М. А. Колеров, Н. С. Плотников. 
М., 1995. С. 300, 304, 305.



[Содержание]

22 М. А. Колеров

война очень сильно повлияла на Новгородцева, не только 
сделав его политическим практиком, на деле возглавившим 
кадетскую политику в зоне Белых армий.

Тем временем издательство М. и С. Сабашниковых 
24 января 1919 г. представило в большевистский Нар-
комат просвещения РСФСР перечень изданий для по-
лучения государственной субсидии. На документ была 
нанесена резолюция: «Вычеркнутые книги не должны 
быть печатаемы. Переч. утверждаю. Нар. ком. А. Луна-
чарский». Вычеркнуты, в частности: «Милюков. Очер-
ки по истории русской культуры; Новгородцев. Об об-
щественном идеале»33. Сам Новгородцев уже не мог 
об этом узнать, но эволюционировал красноречиво. Ру-
ководитель пропаганды белого Верховного правите-
ля России А. В. Колчака, уже в 1917 и 1918 гг. встав-
ший на путь де-факто признания власти большевиков 
Н. В. Устрялов отдельно вынес на первую полосу редак-
тировавшейся им официальной газеты правительства 
Колчака цитату из Новгородцева, свидетельствовавшую 
о его новой тактике в отношении к коммунизму, сенсаци-
онно противостоявшую всей его предыдущей програм-
ме, но весьма близкую к сути социал-либерализма с точ-
ки зрения либерализма: «Революцию надо преодолеть, 
взяв у нее ее достижимые цели и сломив ее утопизм, де-
магогию, бунтарство и анархию — непреклонной силой 
власти. П. Новгородцев»34.

33	 М. А. Колеров. Новые издания и тексты источников по истории русской 
мысли. Часть 1. (…) 5. Русские писатели, Новгородцев, Шпет и Иван Иль-
ин в фокусе советского просвещения и цензуры в 1919 год // История. 
Научное обозрение OSTKRAFT. № 1. М., 2018.

34	 Русское Дело. Омск. 5 октября 1919. С. 1. См. также об эволюции Нов-
городцева в сторону от антисоветского и вообще политического радика-
лизма: его предсмертных тайных переговорах с «евразийцами» и прибли-
жении к православию: М. Колеров. Заметки по археологии русской мысли: 
Булгаков, Новгородцев, Розанов // Исследования по истории русской 
мысли. [5] Ежегодник за 2001–2002 годы. М., 2002.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 23

2.

Несмотря на то, что иной современный исследователь воз-
водит корни практического «естественного права» к бри-
танской революционной истории35, конкретное русское дви-
жение как условное целое восходит первоначально к немец-
ким вдохновениям практического политического идеализ-
ма — воспринятое в России (более всего усилиями именно 
Новгородцева) как, прежде всего, либеральное у Канта36, со-

35	 А именно к Английской революции середины XVII в, затем против оли�-
гархии Британии XVIII в., для защиты революции, начатой американски�-
ми колонистами: «Идея естественного состояния и тезис о том, что оно 
отличается полной свободой, — гипотезы, совершенно чуждые античным 
и ренессансным текстам. У авторов XVII века указанные гипотезы вызвали 
к жизни доктрину о том, что эти изначальные свободы должны быть при-
знаны как данное Богом врождённое право (…) Мы не только наделены 
Богом несколькими «естественными правами и свободами», но и «целью 
любого правления является (или должно являться) благо и удобство наро-
да, безопасно обладающего своими правами, без давления и угнетения» 
со стороны правителей или сограждан»…» (Квентин Скиннер. Свобо-
да до либерализма [1998] / пер. А. В. Магуна под ред. О. В. Хархордина. 
2-е изд., испр. СПб., 2020. С. 29–30.

36	 Связь неокантианства с марксизмом и социал-демократией в России 
не стала столь обыденной, как в Германии и СДПГ (см.: Карл Форлендер. 
Кант и Маркс. Очерки этического социализма / пер. с разрешения автора 
Б. И. Элькина. Предисл. М. И. Туган-Барановского. СПб., 1909), и косну-
лась лишь буквально десятка интеллектуалов, но компетентный русский 
революционный социал-демократ писал об этом как о принципиальном 
факте: «С тех пор, как профессор Штаммлер свел на очную ставку кри-
тицизм и теорию Маркса, невозможно быть марксистским писателем, 
не обзаведясь своей философией, хотя бы для домашнего обихода» (Лео-
нид Габрилович. Новейшие русские метафизики (Спор о возможности 
метафизики) // Вопросы философии и психологии. М., 1904. Кн. 75 (V). 
С. 646). Именно на эту (помимо борьбы за финансы партии) реальность 
философских поисков ещё 1890‑х годов в революционной России указы-
вал сам факт появления книги Ленина «Материализм и эмпириокрити-
цизм. Критические заметки об одной реакционной философии» именно 
в 1909 году, а не в 1896 году, когда выступил Штаммлер, или в 1898 году, 
когда выступил Бернштейн, апеллировавший к наследию Канта отнюдь 



[Содержание]

24 М. А. Колеров

циалистическое у Фихте37, диалектическое (то есть «мар-
ксистское») у Гегеля38. Далее, уже в практической сфере, ло-
гика этих идей приняла совершенно прикладной характер, ко-
торый в образцовой для русского социализма Германии была 
ярче всего явлена в практике социальной политики и катедер-
марксизма, тесно связанных с властью Бисмарка, фихтеан-
ской социал-демократией Лассаля, неокантианскими поиска-
ми немецких партийных марксистов из круга СДПГ, апелля-
цией позднего Энгельса к немецкой идеалистической фило-
софии Канта, Гегеля, Фихте как к одному из источников мар-
ксизма (в России разрекламированной Струве в его статье 
о Марксе в Энциклопедическом словаре Брокгауза и Ефрона 
в 1896 году, а затем в 1913 году по её следам популяризован-
ной Лениным в статье о «трёх источниках и трёх составных 
частях»). Я предварительно резюмировал прикладной смысл 

не с либеральных, а именно радикальных социал-демократических пози-
ций. Форлендер обратил внимание, что Бернштейн именно под впечат-
лением от статьи (некогда столь дорогого Энгельсу) Конрада Шмидта от 
17 октября 1897 года призвал «вернуться к Канту» (Карл Форлендер. Кант 
и Маркс. С. 92–93).

37	 Русское резюме этой темы см.: Б. Вышеславцев. Обоснование социализ-
ма у Фихте // Вопросы философии. М., 1908. Кн. 95. Программный при-
зыв ещё марксиста и социалиста к самому себе был зафиксирован в его 
дневнике: «Весь социализм есть лишь отголосок «естественного права» 
и «братства, равенства и свободы» XVIII века. Вся наша философия пита�-
ется объедками с умственного стола Канта… (…) Где смелые созидате-
ли великих философских систем? Где наши Руссо, Вольтеры, Канты, Фих-
те?» (С. Л. Франк. Дневник [18 марта 1902] // С. Л. Франк. Саратовский 
текст / сост. А. А. Гапоненков, Е. П. Никитина. Саратов, 2006. С. 70–71).

38	 В этой перспективе иначе выглядит известный манифест В. Ф. Эрна 
«От Канта к Круппу» (1914), утверждающий прямую связь между гер-
манским милитаризмом и классической немецкой философией, в которой 
презумпция Новгородцева, несмотря на неокантианскую моду в СДПГ, 
видела Канта вдохновителем либерализма. Эрн, таким образом, рисовал 
историю перерождения либерализма в милитаризм и выступал против ге-
гельянской диалектики в марксистской ортодоксии и неокантианских до-
бавок к марксизму — в пользу собственного соловьёвского коммунизма 
и социализма (своего прежнего «Христианского Братства Борьбы»). 



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 25

русского социал-либерализма так: «В политической, практи-
ческой социальной философии новейшего времени историю 
социал-либерализма принято вести с германской социальной 
политики 1870‑х годов, соединившей теоретический либера-
лизм капитализма и его теоретическую либеральную свобо-
ду с политикой социальной справедливости, дающей старт 
государственному социализму… Революции 1917 года уни-
чтожили саму возможность для практического социал-либе-
рализма как компромисса или «среднего пути» между социа-
лизмом и либерализмом. Опыт Первой мировой войны уста-
новил приоритет «государственного социализма» в эконо-
мике и диктатуры в политике. Все идейно-политические силы 
России, даже свергнув царя в феврале 1917 года, требовали 
авторитарной сильной власти и прямого государственного 
регулирования экономической жизни. Военная и послевоен-
ная социализация и этатизация капитализма в духе названных 
принципов нашла своё яркое выражение не только в наше-
ствии авторитарных и фашистских режимов в Европе и мире 
в целом, но и в очевидном тренде в более свободных странах 
в направлении мысли Кейнса и «нового курса» Рузвельта, 
когда ныне политически модное либертарианство уроженцев 
Австро-Венгрии Мизеса и Хайека, России — Рэнд и Герма-
нии — Арендт было ещё предельно маргинальной апологи-
ей «правильной» диктатуры «свободного рынка» во главе 
с корпорациями и профессорами экономики… Ибо прак-
тической нормой Запада стали социал-либерализм, государ-
ственный социализм, гигантская роль корпораций, и никто 
не может политически безнаказанно отрицать социальную 
справедливость в пользу социал-дарвинизма»39.

39	 М. А. Колеров. Что можно увидеть из Австрии в истории русского соци-
ал-либерализма? (Ганс Кельзен. Очерки по философии права и морали 
[1973] / пер. М. В. Антонова и А. А. Краевского. СПб., 2024) // Русская 
философия. СПб., 2024. Вып. 2 (8). С. 161. Кельзен не раз пытался, но так 
и не смог решить проблему одновременной нормативности и историч-
ности «естественного права», оставив её вне решения вовсе. Современ-
ный исследователь, институционалист-позитивист, тоже говорит об этой 



[Содержание]

26 М. А. Колеров

Фихте — национальное возрождение, социализм, про-
текционизм и прообраз советского (сталинского) «социа-
лизма в одной стране»40 — стал подлинным идейным пред-
шественником-соучастником формирования того русского 
социализма, что был прямо связан с «естественным пра-
вом». О нём подробно говорил уже отошедший от полити-
ки и оттого с меньшим пафосом агитации Булгаков в своих 
лекциях: «одна из основных идей Фихте выражена в… со-
чинении о французской революции, изданном в 1793 г. …
Фихте устанавливает то, что в настоящее время можно на-
звать правом на труд… В другом более позднем сочине-
нии этот принцип высказывается им с ещё большей опре-
делённостью. «Каждый должен иметь необходимое, — 
говорит он, — это есть неотчуждаемое человеческое пра-
во». (…) План организации экономического быта и борь-
бы с бедностью при посредстве государственной власти, 
идею социалистического государства, Фихте подвергнул 
специальной разработке и изложил в сочинении, озаглав-
ленном «Замкнутое торговое государство» (…) фихтев-
ский социализм или то, что можно назвать и что обыкно-
венно называют у Фихте социализмом, есть в действитель-
ности производный вывод из его общего учения о государ-
стве, основанного в свою очередь на естественном пра-
ве. (…) в речах, сказанных [Фихте] к немецкому народу 

проблеме с обречённой умственной грустью: «Философ права начинает 
свою работу, воспользовавшись вполне бесспорной доинтерпретатив-
ной идентификацией сферы права и имея предположительные образцы, 
которые должны поддерживать его аргументацию и конфузить её оппо-
нентов…» (Рональд Дворкин. Империя права [1986] / пер. С. Моисеева 
под ред. С. Коваль и А. Павлова. М., 2020. С. 132). Кельзен, кстати, был уже 
при жизни известен русской эмиграции как фигура, равная Штаммлеру: 
М. Вишняк. На правовом фронте СССР // Новое Русское Слово. New 
York. 12 сентября 1948. С. 7.

40	 Об этом подробно см.: М. А. Колеров. Сталин: от Фихте к Берия. Очерки 
по истории языка сталинского коммунизма. М., 2017 (очерк «Фихте, Лист, 
Витте, Сталин: изолированное государство, протекционизм, первоначаль-
ное социалистическое накопление и «социализм в одной стране»).



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 27

в 1808 г., немцы превращаются уже в первенствующий ис-
торический народ. В этой постановке национального во-
проса в связи с проблемой социализма Фихте является про-
роческим предвозвестником нового времени. (…) В этом 
отношении Фихте невольно напрашивается на сравнение 
в истории нашей русской мысли с мыслителями, тоже под-
чёркивающими в своей философии национальную идею, 
именно со славянофилами, затем Достоевским и Соловьё-
вым, причем он ближе даже Достоевскому, нежели Соловь-
ёву. Достоевский высказывает своё основное убеждение, 
что тот лишь народ может считаться действительно вели-
ким историческим народом, который считает своё призва-
ние совершенно исключительным и мировым (…) Это та 
идея, которую развивает Фихте в речах к немецкому наро-
ду. (…) и в области социальной мысли, в области социа-
лизма, Кант и Фихте не только продолжают играть видную 
роль, но и влияние их на наших глазах становится всё боль-
ше и больше. Именно самые последние годы, последние де-
сятилетия знаменуются целым рядом попыток связать со-
циализм с кантовским или фихтевским идеализмом, соеди-
нить данные реалистического экономического мышления 
с постулатами кантовского идеализма»41.

Желание национального возрождения было подлинным. 
И аргументы против Фихте в России 1900‑х годов, после 
того как Германия, родина марксизма, крупнейшей СДПГ, 
«социальной политики», уже 30 лет как объединилась 
и экономически вошла в тройку могущественных мировых 
держав, были смешны42.

41	 С. Н. Булгаков. История социальных учений в XIX в. [1908–1910] // 
С. Н. Булгаков. Избранное / сост. О. К. Иванцова. М., 2010. С. 264, 268–
270, 272, 252, 377–378, 384.

42	 Марксист Максим Горький писал своему конфиденту: «Струве и Бердяев 
и иже с ними пытаются создать религию. Жалкие люди! Они унюхали, что 
в жизни, в действительной жизни — в сердцах людей — родился практи-
ческий идеализм, идеализм живых существ, почувствовавших себя людьми 
в истинном смысле слова, и вот, чтобы не отстать от жизни, П. Б. Струве 



[Содержание]

28 М. А. Колеров

В своей квалификационной, пробной лекции в Москов-
ском университете 7 февраля 1908 года ученик Новгородце-
ва Б. П. Вышеславцев счёл себя обязанным выбрать эту тему, 
счёл её научно и общественно обоснованной и специально 
подчеркнул значение Фихте для социализма, которое ни в ко-
ем случае не могло быть присвоено либерализму. Он гово-
рил, явно по умолчанию, споря с формулой Энгельса о «не-
мецкой классической философии» и утопическом социализ-
ме Сен-Симона, Фурье и Оуэна как предшественниках мар-
ксизма: «Сочинения Фихте появляются в свет раньше, чем 
труды родоначальников французского и английского социа-
лизма: Фурье, Сен-Симона, Оуэна, Томсона. Мы имеем в ли-
це Фихте, таким образом, не только первого немецкого тео-
ретика социализма, но и первого значительного мыслителя 
вообще, выступившего с обоснованием социализма в новой 
философии. (…) новейшие сторонники социализма начина-
ют обращаться для обоснования своих принципов к идеали-
стической философии, к Канту и Фихте. (…) С точки зрения 
Фихте — социализм может быть обоснован только посред-
ством идей естественного, разумного права, ибо здесь дело 
идет не о существующем, а о долженствующем быть, не о го-
сударстве факта, а государстве разума»43.

подводит под готовое здание мещански прекраснодушный фундамент, 
в виде идеализма, занятого у Фихте. На кой чёрт мне этот кисло-слад-
кий киселёк, когда я могу самого Фихте снабдить идеализмом, сидящим 
в крови моей, в мозгу, в душе? (…) в немецких книжках философия далеко 
не первого сорта, первого сорта философия в русской жизни» (М. Горь-
кий. Собрание сочинений : в 30 т. Т. 28: Письма, 1889–1906. М., 1954. 
С. 169–171. Письмо к В. А. Поссе после 10 августа 1901).

43	 Б. Вышеславцев. Обоснование социализма у Фихте // Вопросы философии 
и психологии. М., 1908. Кн. 95 (III). С. 571, 577. Даже примитивный мар�-
ксист готов был поддержать установление прямой связи Фихте с револю-
цией: «Философия Канта была замаскированной философскими терми-
нами программой мирного либерализма, система Фихте — манифестом 
революционного радикализма, а учение Шеллинга — евангелием реак-
ции» (В. М. Фриче. От Чернышевского к «Вехам» [1910] // Вехи: pro et 
contra. Антология / сост. В. В. Сапов. СПб., 1998. С. 530).



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 29

В прикладной, предметной дискуссии между Новгород-
цевым и его дружественным критиком Е. Н. Трубецким 
выявились твёрдые основы их солидарности и солидарно-
сти общей для движения в целом. О них, отвечая на при-
кладную критику Трубецкого, написал сам Новгородцев: 
«Весьма существенный для меня пункт нашего согласия со-
стоит в том, что кн. Трубецкой с полной определенностью 
становится на сторону идеи естественного права, обосно-
вание которой составляет главную цель моего труда. (…) 
Авторитетная поддержка кн. Трубецкого, энергическое 
предстательство Струве и Бердяева, блестящая апология 
проф. [В. М.] Гессена, вот те новые силы, которые в послед-
ние годы выступили в защиту идеалистического понимания 
права. Случайные голоса позитивистов, высказывающиеся 
против нового движения, остаются одинокими и проходят 
бесследно. Становясь на точку зрения естественного пра-
ва, кн. Трубецкой соглашается также, — как это и не могло 
быть иначе, — что вопрос о естественном праве неизбеж-
но должен привести к вопросу о самостоятельности эти-
ческого начала»44.

В непосредственной, на расстоянии вытянутой руки, бли-
зости к русской рецепции «естественного права» лежит во-
все не британская давняя история, а крайне красноречивый 
факт из тогда актуальной немецкой интеллектуальной ис-
тории. Непосредственным вдохновителем этой рецепции 
я склонен считать немецкого (германского) марксиста-нео-

44	 П. И. Новгородцев. Мораль и познание. (По поводу статьи кн. Трубецко-
го: «Новое исследование о философии права Канта и Гегеля», «Вопр. 
фил. и псих.», кн. 61, 1902 г.) // Вопросы философии и психологии. М., 
1902. Кн. 64 (IV). II отд. С. 825. Ср.: «Представилась необходимость по�-
нять и обосновать нравственную проблему, как самостоятельную и неза-
висимую от всяких исторических и социологических предпосылок. Это 
стремление находило для себя, прежде всего, опору в самом факте нрав-
ственного сознания, которое возвышает свой голос над несовершенной 
действительностью…» (П. И. Новгородцев. О задачах современной фило-
софии права [1902] // П. И. Новгородцев. Сочинения / сост. М. А. Коле-
ров и Н. С. Плотников. М., 1995. С. 304).



[Содержание]

30 М. А. Колеров

кантианца Рудольфа Штаммлера, известного в России того 
времени, прежде всего, тем, что его труд «Хозяйство и право 
с точки зрения материалистического понимания истории» 
(1896) стал в центре известной ещё внутримарксистской по-
лемики Струве и Булгакова в журналах «Вопросы филосо-
фии и психологии» и «Новое Слово» 1896–1897 гг.45

Актуализируя «естественное право», Штаммлер ради-
кально отрывал текущий социализм от материалистиче-
ской ортодоксии и открывал ему пространства политиче-
ского идеализма. Он писал: «Идея социального регулиро-
вания прежде всего независима от его конкретного осу-
ществления. Отсюда легко придти к мысли самоё возмож-
ность лучшего порядка вещей выразить в виде системы. Так 
возникает проблема естественного права. (…) Естествен-
ное право, назначение которого служит масштабом и иде-
альной целью, может, конечно, существовать наряду с дей-
ствующим правом; оно нисколько не суживает формально-
го значения последнего. Его значение есть значение иного 
порядка, по сравнению с тем значением, которое принадле-
жит положительному праву, и оно вполне совместимо с по-
следним. Эта идеальная роль естественного права отнюдь 
не противоречит элементарному праву… (…) Всё так на-
зываемое естественное право было лишь простым прояв-
лением стремления создать, на основании общезначимого 
объективного познания, правовые нормы, как они по спра-
ведливости должны быть и как в критическом освещении 
они должны служить руководящим прообразом для законо-
дателя, творящего положительное право»46.

45	 Даже много лет спустя Булгаков для занятий в его семинарии по полити-
ческой экономии требовал от студентов знания этой книги Штаммлера: 
[М. А. Колеров.] П. И. Новгородцев, С. Н. Булгаков, Г. Ф. Шершеневич, 
Б. А. Кистяковский. Программы курсов в Московском коммерческом ин-
ституте (1911–1912) // Исследования по истории русской мысли. 6. Еже-
годник за 2003 год. М., 2004. С. 586.

46	 Рудольф Штаммлер. Хозяйство и право с точки зрения материалистиче-
ского понимания истории [1896] / пер. И. А. Давыдова. Т. I. СПб., 1907. 



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 31

И одновременно дал широкую платформу для тогда со-
временного социализма: «Самое значительное специаль-
ное применение материалистического понимания истории 
представляет собою современный немецкий социализм. 
В настоящее время можно считать уже общепризнанным, 
что это ходячее выражение «социализм» не представляет 
собой какого‑либо единого понятия, под которое можно 
было бы подвести разные социальные теории и стремле-
ния». Это и «теоретическое обоснование необходимости 
радикального преобразования данного правопорядка во-
обще и самые мнения о способах осуществления этого пре-
образования». В мотивировках социализма «перед нами 
проходят: христианское учение, психологические свойства 
инстинктивной жизни человека, социальная справедли-
вость, счастье наивозможно большего числа людей и мно-
гие другие принципиальные точки зрения на цель и конеч-
ную задачу человеческого общества. И в основу своих не-
посредственно практических планов далеко не все авторы 
кладут идею коммунистического сожительства47. (…) Сло-
вом «социализм» обозначают различные отдельные соци-
альные учения, пытающиеся создать общезначимую соци-
альную философию. И последняя служит обоснованием для 
соответствующих радикальных реформ»48.

В итоге Штаммлер сделал вывод, который, думаю, в пол-
ной мере разделили тогда русские идеалисты-теоретики 
и идеалисты-практики: «значение социального (то есть 
в данном контексте и времени — социалистического. — 
М. К.) идеала должно оставаться всегда и стремление сле-

С. 178, 184, 185. Иосиф Александрович Давыдов (1866–1942) — народо-
волец, затем социал-демократ, подпольщик, ссыльный, советский ученый, 
умер в блокаду Ленинграда.

47	 В переводе ошибочно: «общения». Исправлено на «сожительство» 
по оригиналу, первому изданию 1896 года: «kommunistischen Zusam men
lebens» (S. 44).

48	 Рудольф Штаммлер. Хозяйство и право с точки зрения материалистиче-
ского понимания истории [1896]. Т. I. С. 40, 41.



[Содержание]

32 М. А. Колеров

довать ему никогда не должно ослабевать. (…) Социаль-
ный вопрос не может быть разрешён. Ибо это значило бы: 
достигнуть осуществления социального идеала. (…) Но, 
с точки зрения наших усилий, дело идёт не о достижении 
безусловно идеального состояния, а о достижении объек-
тивно правильной социальной жизни, такого обществен-
ного бытия, которое, при своих особых конкретных усло-
виях, обладает формальным качеством закономерности»49. 
Это было громким ответом на марксистскую ортодоксаль-
ную догматику о материальных интересах, которые, одна-
ко, понимались как движущая сила лишь слепых угнетённых 
пролетариев, в среду которых именно руководящие ими 
социалисты из среды буржуазной интеллигенции «вноси-
ли социалистическое сознание», ибо подавленное положе-
ние эксплуатируемого пролетариата само по себе не может 
порождать это сознание, — так говорила их доктринальная 
азбука. Это и было ясным примером практического соци-
ального идеализма. И его социалистические предпосылки.

Переводчик труда Штаммлера на русский язык И. А. Да-
выдов предпослал ему важное предисловие, которое ещё 
раз обнажило главный политический пафос русского со-
циалистического идеализма («идеалистического направле-
ния в освободительном движении»), — его крайний рево-
люционный радикализм, противостоящий оппортунизму, 
мещанству, позитивизму. Он писал:

«Нет и не может быть никакой высшей инстанции над 
моральным самосознанием человека, к которой мы мог-
ли бы и должны были бы апеллировать, когда идея должно-
го, идеал приходит в конфликт с «сущим»: моральное са-
мосознание человека, автономно признаваемый им мораль-
ный закон и есть эта высшая инстанция, высшая вершитель-
ница всяких сомнений, колебаний, конфликтов. (…) Пози-

49	 Рудольф Штаммлер. Хозяйство и право с точки зрения материалистиче-
ского понимания истории [1896] / Пер. И. А. Давыдова. Т. II. СПб., 1907. 
С. 324–325.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 33

тивистическая мысль, отвергающая, в качестве последней 
инстанции, абсолютное значение идеала, необходимо при-
водит нас, в конце концов, в царство оппортюнизма, с его 
неустанной склонностью возводить в принцип данные тре-
бования минуты. Если бы марксистская мысль, соблазнив-
шись маркой «научности par excellence», усвоила приёмы 
мышления эмпириокритицизма, то она необходимо выро-
дилась бы в плоское мещанство, с его неустанными коле-
баниями направо и налево, с его неспособностью хотя бы 
на мгновение вознестись мыслью и чувством к вечно сияю-
щему солнцу людей — идеалу. Правильный путь в данном 
случае может быть только один: этот путь — признание 
вне-опытного значения идеала, признание, опирающееся 
на основной закон единства человеческого сознания. (…) 
коллективистический идеал должен быть санкционирован 
основной идеей социального идеала вообще. (…) И разве 
не царство людей, как самоцелей, как равноценностей, где 
никто не может и не должен рассматриваться только как 
простое средство для чего‑либо, но, в то же время и пре-
жде всего, должен быть целью, — разве не это царство лю-
дей, как самодовлеющих ценностей, влечет к себе коллек-
тивистическую мысль? (…) И разве, с другой стороны, эта 
идея человека как самоцели не зовёт к действенной борь-
бе против эмпирического зла, угнетающего эту личность, 
зла внешнего и внутреннего? И разве эта идея может допу-
стить хотя бы малейшее умаление личности, во имя чего бы 
то ни было внешнего для неё, какими бы пышными име-
нами ни именовалось это посягательство, — безразлично, 
будет ли это «национальное богатство», «экономический 
прогресс», «общее благо» и т. п.? (…) вырисовывается 
перед нами идея синтеза идеалистической и реалистиче-
ской концепций, идея синтеза учений Канта и Маркса. (…) 
синтез идеализма и марксизма далеко не представляется 
собой простой механической смеси разнородных элемен-
тов; напротив, это — нечто целостное, органически спле-
тающееся, что одинаково воздаёт должное обоим великим 



[Содержание]

34 М. А. Колеров

мыслителям. Идеалистические системы всех веков страда-
ли до сих пор именно своей полной оторванностью от мира 
действительности: они спокойно предоставляли миру идти 
своей дорогой, как бы открыто заявляя, что они не от ми-
ра сего. (…) Чтобы восполнить этот основной недостаток 
идеалистических концепций, есть только один путь: прове-
сти от идеала, как абсолютной, безусловной идеи, должен-
ствующей быть реализованной в мире действительности, 
линию в царство позитивной мысли, с ее полным подчине-
нием закону причинности. А здесь, в сфере положитель-
ного знания, в области общественной науки и философии, 
есть только одна система, которая, с точки зрения своего 
метода и по своим основным задачам, может с полным пра-
вом притязать на принципиальную устойчивость и обос-
нованность: эта система — так называемое материалисти-
ческое понимание истории. (…) чтобы достигнуть жела-
тельного синтеза… чтобы подвести под идеалистическую 
конструкцию материалистический фундамент, и обрат-
но, чтобы увенчать позитивно-материалистическое здание 
марксизма идеалистической кровлей, — для этого доста-
точно в основание своих построений положить идею отно-
шения цели к средству, ценности к сущему»50.

Именно из марксизма («экономического материализма» 
того времени) самого Штаммлера и вытекали для русской 
учёной публики новое издание «естественного права» и его 
политический идеализм. Центральной фигурой доктри-
ны русского социал-либерализма стал П. И. Новгородцев51, 
в годы Гражданской войны превратившийся в центральную 

50	 И. Давыдов. Предисловие редактора // Рудольф Штаммлер. Хозяйство 
и право с точки зрения материалистического понимания истории. Т. II. 
СПб., 1907. С. XLVI, XLVII, XL, LXX

51	 А квалификация Новгородцева как автора «возрожденного естествен-
ного права» в России лишь повторяла таковую же Штаммлера как «вид-
нейшего представителя школы так называемого «возрожденного есте-
ственного права»…» (В. Н. Штаммлер / Энциклопедический словарь // 
Ф. А. Брокгауз, И. А. Ефрон. Т. XXXIXа. СПб., 1903. С. 868).

https://dic.academic.ru/contents.nsf/brokgauz_efron/
https://dic.academic.ru/contents.nsf/brokgauz_efron/


[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 35

политическую фигуру конституционно-демократической 
партии. Это вовсе не было неожиданностью для его идейной 
борьбы. Он хотел и был готов стать идейным вождём и ста-
вил перед собой большие задачи. Его студентка записывала 
ещё 3 февраля 1903 г., на пике дебюта сборника «Проблемы 
идеализма» (вышедшего в свет в ноябре 1902 г.), свои впе-
чатления от лекции Новгородцева: «Курсы, большой-боль-
шой зал и чужие лица, и лекция слышится и не слушается — 
тогда хочется уйти тайно, потихоньку от неё, чтоб больше 
не было меня (…). А Новгородцев в это время: “Мы пере-
живаем раскрытие нравственного закона… бесконечные 
перспективы духа”…»52 Вовсе не случайно в сборнике «Ве-
хи» (1909) Булгаков громко говорил о том, что в центре ду-
ховной природы русской интеллигенции (для нас, поздних, 
совершенно подобно «обратной стороне титанизма» Воз-
рождения в интерпретации А. Ф. Лосева) — свет и тень «ге-
роизма и подвижничества».

После первых, вполне нейтральных откликов на воз-
можности и историю «естественного права» как ради-
кального, но всё более исторически конкретного право-
вого идеализма53, уже первые усилия в России Новгород-
цева реабилитировать «естественное право» в современ-
ной, отнюдь не комфортной для него среде54 политиче-

52	 Евгения Герцык. Записные книжки (1903–1915) // Евгения Герцык. Лики 
и образы / Сост. Т. Н. Жуковской. М., 2007. С. 252.

53	 Виктор Гольцев. Об идее естественного права // Русская Мысль. М., 1890. 
Кн. III.

54	 См. резюме исторического развития темы 20 лет спустя после этого очер-
ка В. А. Гольцева: «В истории политических учений твердо установилось 
и не менее твердо держится одно мнение, которое, по причине его обще-
признанности, я решился бы даже назвать научной догмой. Это мнение, 
если характеризовать его наиболее существенные черты, можно выразить 
в следующих положениях: все философско-правовые учения, обыкновен-
но именуемые теориями естественного права в широком смысле этого 
слова, были сплошь абстрактны по своим взглядам, абсолютны по своим 
суждениям и, главное, совершенно антиисторичны по своему духу; только 
в XVIII в., благодаря общему перелому мировоззрения, возникли исто-



[Содержание]

36 М. А. Колеров

ского диктата исторического материализма, хотя и быстро 
эволюционировавшего к политическому идеализму, вызва-
ли пристрастный комментарий тогда ещё вполне радикаль-
ного марксиста Струве. Он писал в своей рецензии на кни-
гу: «Признавать ли естественным и разумным историче-
ское, унаследованное право или кодификацию (и вообще 
законодательство) в реформаторском смысле — с логи-
ческой точки зрения безразлично, раз рядом с этим есте-
ственным правом мыслится другое не естественное, не ра-
зумное, но вполне реальное право. История политической 
экономии и социальных доктрин представляет в этом отно-
шении полную аналогию с историей правоведения: “есте-
ственные законы” буржуазной политической экономии 
в формальном отношении вполне тождественны с есте-
ственным правом ненаучного социализма. Ошибка тут од-
на и та же: перенесение нравственного закона в реальный 
мир и недостаточное разграничение этого нравственного 
закона от естественной закономерности двоит реальный 
мир на две области: естественную и не естественную, при-
чем критерием естественности права и учреждений берет-
ся их соответствие с нравственным законом. Это ненауч-
ное удвоение мира ведет свое начало уже совершенно яв-
ственно от стоиков, и историческая школа, возводя истори-
ческое право в естественное и разумное, наполнила лишь 
старую идеологическую форму новым содержанием, на сей 
раз консервативным и даже реакционным»55.

рические теории, принципы которых, будучи внесены в юридическую 
и политическую доктрину, привили здесь постепенно дух практического 
реализма и исторического понимания, и, наконец, только исторической 
школе юристов удалось более или менее освободить юриспруденцию 
от отвлеченного духа естественно-правовых спекуляций, удалось свести 
ее с уровня бесплодных умозрений на конкретную почву исторической 
действительности» (Н. Н. Алексеев. Естественное право и историзм // Во-
просы права. М., 1911. № 1. С. 5).

55	 [П. Б. Струве] [Рец.:] П. Новгородцев. Историческая школа юристов, 
ее происхождение и судьба. Опыт характеристики основ школы Сави-



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 37

Не пройдёт и пяти лет, как Струве сам потребует от об-
щественно-политических учений радикального идеализ-
ма56. А тогда Струве лишь с пафосом отметил и без того 
очевидное: «естественное право» принципиально проти-
востоит историческому праву — и нормирует, критикует, 
заставляет меняться его, хотя так и не может внятно объяс-
нить своих не религиозных истоков. Полноценная «встре-
ча» уже идеалистического социализма Струве и «есте-
ственно-правового» либерализма Новгородцева в этом 
контексте произошла в совместно составленном ими сбор-
нике «Проблемы идеализма» (1902).

Рано достигнув едва ли не апогея в восходящей 
к «Оправданию добра» (1897) В. С. Соловьёва формуле 
Новгородцева о «праве на достойное человеческое суще-
ствование»57, русский социал-либерализм реализовал себя 

ньи в их последовательном развитии. Москва 1896. Стр. 226. Цена 1 р. 
25 коп. // Новое Слово. СПб. 1897. Кн. 10. Июль. II отд. С. 76. Развитие 
мысли Новгородцева на эту тему см. в его очерках: П. Новгородцев. Нрав-
ственный идеализм в философии права (К вопросу о возрождении есте-
ственного права) // Проблемы идеализма [1902]. М., 2018; Е. Трубецкой 
Новое исследование о философии права Канта и Гегеля (П. И. Новгород-
цев Кант и Гегель в их учениях о праве и государстве. М., 1902) // Вопросы 
философии и психологии М., 1902. Кн. 61; П. Новгородцев. Мораль и по-
знание. (По поводу статьи кн. Е. Н. Трубецкого: «Новое исследование 
о философии права Канта и Гегеля» (…)) // Вопросы философии и пси-
хологии. Кн. 64. М., 1902; П. Новгородцев. Два правовых идеала // Науч-
ное Слово. М., 1904. Кн. X; П. И. Новгородцев. О философском движении 
наших дней // Новый Путь. СПб., 1904. Кн. X.

56	 Колеров М. А. Пётр Струве: революционер без масс, 1870–1918. Прило-
жение: Новое собрание сочинений П. Б. Струве (1903-1917). М., 2020 
(глава «1901–1905: «идеалистическое направление» в русском социа-
лизме»). 

57	 П. И. Новгородцев. Право на достойное человеческое существование. Впер-
вые: П. Новгородцев. Два этюда: 1. Перед завесой. 2. Право на достойное 
человеческое существование // Полярная Звезда. СПб. № 3. 30 декабря 
1905. С. 210–222. Многочисленные републикации опираются на пере-
издание текста автором с изменениями вместе с откликом И. А. Покров-
ского: П. И. Новгородцев. Право на достойное человеческое существова-



[Содержание]

38 М. А. Колеров

в широкой экспансии в доктрину конституционно-демо-
кратической партии, программы университетских обще-
ственных наук, рецепцию образцового для России немец-
кого наследия практической философии и социал-демокра-
тического ревизионизма.

Ещё молодой и ещё, по‑видимому, политически левый 
ученик Новгородцева И. А. Ильин в своём курсе лекций 
«Общее учение о праве и государстве» (1910) поправлял 
своего учителя во вполне социалистическом духе: «Спра-
ведливость требует, чтобы право поддерживало равенство 
и равновесие между людьми, поскольку это необходимо для 
того, чтобы каждый мог вести достойное существование… 
каждый человек, кто бы он ни был… имеет безусловное 
духовное достоинство (…) Поэтому справедливое право 
не поддерживает естественного неравенства людей, если 
от этого может пострадать их духовное равенство»58.

В 1911 году Новгородцев начал по главам публиковать 
свой труд «Об общественном идеале» в главном русском 
философском журнале того времени — «Вопросы фило-
софии и психологии» — и закончил его ровно посреди 
1917 года, когда к печати уже готовилось его отдельное 
издание59. Откликаясь на эти публикации, Б. А. Кистяков-
ский в своём сводном труде 1916 года подвёл критические 
итоги своего отличия от Новгородцева с точки зрения сво-
его социалистически понимаемого им социал-либерализ-
ма: «В государстве будущего каждому будет обеспечено до-
стойное человеческое существование не в силу социально-

ние // П. И. Новгородцев, И. А. Покровский. О праве на существование. 
Социально-философские этюды. М. ; СПб., 1911.

58	 Цит. по: Соболев А. В. О русской философии права (школа П. И. Новгород-
цева) // Семинар «Русская философия (традиция и современность)». 
2004–2009 / сост. А. Н. Паршин. М., 2011. С. 123.

59	 См. полную пономерную хронологическую роспись издания: Бори-
сова И. В., Давыдова  Л. С. «Вопросы философии и психологии» (1889–
1918). Роспись содержания // Исследования по истории русской мысли : 
ежегодник за 1998 год / под ред. М. А. Колерова. М., 1998.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 39

го милосердия, приводящего к организации, аналогичной 
современному призрению бедных, а в силу присущих каж-
дой личности прав человека и гражданина. (…) Организо-
ванность и устранение анархии в общественном хозяйстве 
будут достигнуты в государстве будущего путем тех же пра-
вовых приемов, путем которых достигаются организован-
ность и устранение анархии в правовой и политической 
жизни в государстве правовом. (…) Расширение это про-
изойдет не только в сфере чисто политических и государ-
ственных отношений, но и будет заключаться, что особенно 
важно, в распространении тех же принципов на область хо-
зяйственных отношений, которые в правовом государстве 
подчинены лишь нормам гражданского права. На основа-
нии всего изложенного мы должны признать, что между со-
временным правовым государством и тем государством, ко-
торое осуществит социальную справедливость, нет прин-
ципиальной и качественной разницы, а есть только разница 
в количестве и степени. Современное правовое государство 
на заре своего возникновения на Европейском континенте 
в эпоху великой французской революции пыталось опреде-
лённо включить в число своих задач обеспечение каждому 
своему гражданину достойного человеческого существова-
ния (…) Своим новейшим социальным законодательством 
оно как бы разлагает одну большую цель — создание без-
условно справедливого социального строя — на множе-
ство мелких и частных социально-экономических задач»60.

Однако Новгородцев проигнорировал эти соображе-
ния, и его фундаментальный труд «Об общественном идеа-
ле» (1917), демонстративно зарифмованный с «Об обще-
ственном договоре» Ж. Ж. Руссо, парадоксально фактиче-
ски отсекал социал-либеральную перспективу от социализ-
ма, фактически уподобляя этот социализм разновидности 

60	 Б. А. Кистяковский. Социальные науки и право. Очерки по методологии 
социальных наук и общей теории права [1916] // Б. А. Кистяковский. Из-
бранное : в 2 ч. Ч. 1 / сост. А. Н. Медушевский. М., 2010. С. 552–554.



[Содержание]

40 М. А. Колеров

коммунизма и игнорируя многодесятилетний международ-
ный и русский опыт «социальной политики» и марксист-
ского ревизионизма, — и тем самым заставляет предпола-
гать, что сам Новгородцев видел возможности достойного 
человеческого существования вне государственной соци-
альной политики, полагаясь на либеральную капиталисти-
ческую благотворительность.

В предисловии к первому изданию своего «Об обще-
ственном идеале» (от 16 июля 1917) Новгородцев писал 
буквально посреди социал-либеральной практики правяще-
го уже социалистического состава Временного правитель-
ства, остро предчувствуя главную повестку уже фактиче-
ски начавшейся с вооружённого выступления большевиков 
в Петрограде 3–5 июля 1917 г. Гражданской войны — по-
вестку о диктатуре: «Крушение веры в совершенное право-
вое государство есть только крушение утопии, с отпадени-
ем которой остается, однако, в полной силе настоящее исто-
рическое призвание правового государства в его практиче-
ских стремлениях и реальных достижениях. Но точно так же 
и крушение утопий социализма и анархизма нисколько 
не колеблет тех жизненных начал, которые, бесспорно, за-
ключаются в этих учениях и которые каждое беспристраст-
ное исследование должно в них признать. При этом, как оба 
эти учения представляют величайшее предостережение для 
правового государства и не иначе могут быть им преодоле-
ны, как путем усвоения их жизненной правды, так и каждое 
из них является для другого предзнаменованием и проро-
чеством»61. Где здесь понимание, кроме признания, имен-
но «жизненных начал» социализма? Оно на деле, в практи-

61	 П. И. Новгородцев. Об общественном идеале [1917] / подг. текста А. В. Со-
болева. М., 1991. С. 17–18. О книге см.: Николай Бердяев. [Рец. на:] П. Нов-
городцев. Об общественном идеале. Москва, 1917 (…) // Русская Мысль. 
Пг., 1918. Кн. III–IV. III отд. Переиздано: Колеров М. А. Манифесты рус-
ского политического идеализма: «Проблемы идеализма» (1902), «Вехи» 
(1909), «Из глубины» (1918) и их наследники. Минск, 2020.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 41

ке европейских обществ социальной политики требует уже 
не признания и исследования, а практического применения 
в борьбе против коммунистических хаоса и демагогии. Нов-
городцев трезво пишет, что «значительность и глубина пе-
режитых в XIX веке испытаний заключается, однако, в том, 
что здесь потерпели крушение не столько отдельные поли-
тические средства, сколько те конечные цели, которые свя-
зывались с ними. И парламентаризм, и референдум, и соци-
альные реформы, и социальное воспитание с точки зрения 
условной и практической оправдали себя»62. До 1917 года 
Новгородцев продолжал настаивать на высшей, интеграль-
ной силе либерализма: «Современные религиозные и фи-
лософские течения лишь укрепляют либеральное сознание 
и сообщают ему бо�льшую требовательность к себе и к дру-
гим. Реакция не найдёт сторонников в том умственном дви-
жении, которое высшею целью своей имеет возрождение 
личности, а с нею и общественной среды»63. Страшная иро-
ния исторической судьбы состояла в том, что это успокои-
тельная трезвость социал-либерализма была произнесена 
с неким психологическим успокоением и летом 1917 года, 
за считанные месяцы до общенациональной катастрофы 
в России, от уравнительной жажды которой уже не могло 
остаться никакой основы для цивилизованной социальной 
политики в принципе.

Антикоммунизм Новгородцева, распространяемый им 
на социализм, и его неотличение управляемой практики со-
циализма от агрессивной утопии коммунизма ясно видели 
его формальные союзники по социал-либерализму из лагеря 
социалистов. Социалист Г. Д. Гурвич писал в некрологе Нов-
городцеву: «Яркое выступление проф. Новгородцева на за-
щиту естественного права, совпавшее с аналогичным вы-

62	 П. И. Новгородцев. Об общественном идеале [1917]. С. 33.
63	 П. Новгородцев. [Без названия] // Куда мы идем? Настоящее и будущее 

русской интеллигенции, литературы, театра и искусств… Сб. статей и от-
ветов. М., 1910. С. 157.



[Содержание]

42 М. А. Колеров

ступлением Штаммлера в немецкой литературе, встретило 
живой отклик в русской научной мысли и вызвало к жизни 
целую литературу о возрождении естественного права. (…) 
Стремление выйти за пределы абстрактного индивидуализ-
ма Канта выгодно отличало естественно-правовые построе-
ния Новгородцева от аналогичных попыток Штаммлера. 
Новгородцев решительно рвал с доктриной классического 
либерализма и требовал признания самостоятельной ценно-
сти за социальным началом (…) отвергал классически либе-
ральную идею государственного невмешательства и требо-
вал активного содействия государства экономически сла-
бой личности. (…) вскрывал главным образом утопические 
элементы, заложенные в политической доктрине марксиз-
ма (мастерский анализ которого представляет самую цен-
ную сторону этого труда) (…) К сожалению, по отношению 
к социализму проф. Новгородцев не осуществил с полной 
последовательностью формулированный им принцип и, ото-
ждествив марксизм с социализмом, не был достаточно спра-
ведлив к эволюционным видам социализма…»64. Социал-де-

64	 Г. Д. Гурвич. Проф. П. И. Новгородцев как философ права // Современ-
ные записки. 1924. Кн. ХХ. С. 389–391. Близкий коллега Новгородцева — 
и именно в газете Струве! — оценивал труды Гурвича вполне адекватно — 
и при этом вполне в традиции «естественного права»: «В духе общего 
идеал-реалистического направления Г. Д. Гурвича социальное право вос-
принимается им и как данное, и как заданное. Социальное право дано как 
нечто первоначальное и непреложное (…) Этим решительно опровер-
гается государственная теория правообразования: устанавливая права, 
государство права не создает, а только извлекает из социальной данности 
и приспособляется [sic] к своим заданиям. Право, установленное государ-
ством, оказывается лишь маленьким глубоким озером, теряющимся в без-
мерном море права, которое его окружает со всех сторон. Это море и есть 
социальное право, как нечто заданное (…) Социалистический строй не-
сомненно представляется автору совершеннейшей формой обществен-
ной организации по примеру интеграции, но он не мыслится автору вне 
правовых категорий…» (Ф. Тарановский. Труд русского ученого о соци-
альном праве. Georges Gourvitch. L’ideé du droit social (…) Paris, 1931 // 
Россия и Славянство. Paris. 28 мая 1932. С. 3).



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 43

мократ (меньшевик), естественник-энциклопедист и прак-
тик, Ю. Делевский так писал о позиции Новгородцева: 
«Утверждение проф. Новгородцева, что социалистический 
идеал есть идеал воздвигаемого на земле рая, страдает пре-
увеличением и односторонностью. Лишь в отдельных социа-
листических доктринах — как, напр., в мечтаниях фурьериз-
ма, в икарийской фантазии Кабе и в некоторых социалисти-
ческих романах — экзальтация реформаторов выливалась 
в форму пророчеств о наступлении нового Золотого века»65. 
На деле же оказывалось, что тем русским, кто хотел развить 
социал-либерализм Новгородцева, было достаточно лишь 
актуализировать исторические «закладки», сделанные им 
в истории германской социал-демократии. Так Гессен раз-
вивает, прямо ссылаясь, положения Новгородцева о «побе-
де Лассаля над Марксом» в политической мысли Энгельса 
и СДПГ конца XIX века: «Всё последующее развитие социа�-
лизма есть поэтому не что иное, как постепенная и неуклон-
ная победа духа Лассаля над духом Маркса, сначала бессозна-
тельная и невольная, а ныне уже свободно и принципиально 
признанная. (…) В двух направлениях шло последователь-
ное и неуклонное признание социализмом самобытности 
идеи права, превращение первоначального её голого отри-
цания в марксизме в требование расширения идеи права и её 
внутреннего перерождения. Одно из этих направлений есть 
путь демократического социализма, или реформизма»66.

Сам в прошлом социалист, но радикально простившийся 
с социализмом, историк русской философии В. В. Зеньков-
ский так измерял отношение Новгородцева к относительной 
правде социализма, в итоге просто уходя от проблемы реаль-

65	 Ю. Делевский. В поисках общественного идеала [Рец. на: П. И. Новгород-
цев. Об общественном идеале. Берлин, 1921. Вып. 1] // Современные за-
писки. Париж, 1922. Кн. XI. С. 250.

66	 С. И. Гессен. Правовое государство и социализм [1924–1925] // С. И. Гес-
сен. Избранные сочинения / сост. А. Валицкий, Н. Чистякова. М., 1999. 
(Глава IV. 1: «Идеалистический мотив в марксизме. Лассаль и Прудон».) 
С. 320–321, 323.



[Содержание]

44 М. А. Колеров

ной социальной политики вообще: «Вся тема книги “Об об-
щественном идеале” в сущности связана для Новгородце-
ва с проблемой Абсолютного — но взятой не в абстрактной 
форме, а в социальном мышлении. Владея, как никто, всей раз-
нообразной литературой по вопросам социальной жизни, 
Новгородцев показывает разложение “утопии земного рая” 
как “незаконной абсолютизации” относительных форм соци-
альной жизни. “В отношении к миру условной действитель-
ности, — пишет Новгородцев, — абсолютный идеал всегда 
остаётся требованием… но это требование никогда не может 
быть осуществлено полностью, и потому его осуществление 
может быть выражено только формулой бесконечного разви-
тия”»67. В таком же духе уже много позже писал и полноцен-
ный социалист, иной историк русской мысли Н. О. Лосский, 
мягко говоря: «Относительной правды достижений совре-
менного правового государства, а также исканий социализма 
и анархизма Новгородцев не отвергает, но он устанавливает 
несоизмеримость их с идеалом абсолютного добра»68.

Новгородцев ведёт борьбу против утопии почти религи-
озного «абсолютного социализма» (почти равного для не-
го коммунизму) за признание социализма «относительно-
го», практического, социальной политики, социал-либера-
лизма, социал-демократии Лассаля и позднего Энгельса — 
и явно опаздывает в их историческом применении в Рос-
сии. Но открывает пространство для социал-либерального 
синтеза, того, что в русской эмиграции до Войны, но уже 
после смерти самого Новгородцева в 1924 году получило 
почти консенсуальное название «демократического социа-
лизма». Он писал (и эти положения ныне до сих пор нахо-
дятся вне фокуса внимания исследователей):

67	 В. Зеньковский. История русской философии [1948]. М., 2001. С. 775–776.
68	 Н. О. Лосский. История русской философии [1956] / ред. М. А. Колеров. 

М., 1994. С. 360. Это издание осуществлено по авторскому машинописно-
му оригиналу с авторской рукописной правкой и потому является первым 
аутентичным.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 45

«В наше время нередко повторяют утверждение, что 
«теперь все стали социалистами» (см. ниже эту же фра-
зу у Булгакова много лет спустя — all are now socialists. — 
М. К.); и если под социализмом разуметь политику соци-
альных реформ, основанную на идее публично-правово-
го регулирования экономических отношений, то указан-
ное утверждение будет близко к истине. В этом широком 
смысле слова социализм действительно торжествует побе-
ду над старым отвлеченным либерализмом, основанным 
на принципе невмешательства в экономическую область. 
Однако, когда мы говорим о социализме Маркса, о социа-
лизме абсолютном и о крушении его в наши дни, мы име-
ем в виду не тот социализм, который представляет собою 
очередную задачу современных государств, а нечто беско-
нечно большее и существенно иное. Социализм абсолют-
ный имеет в виду не отдельные реформы, а одну великую 
и всеобъемлющую реформу, не частичное преобразование 
общественных отношений, а всецелое и безусловное пре-
ображение жизни. Недостаточно было бы сказать, что он 
стремится к обобществлению средств производства и свя-
зывает с мыслью об этом экономическом перевороте мате-
риальное благосостояние масс. Мечты абсолютного социа-
лизма идут гораздо далее этого; перестройка фундамента 
общественной жизни, думает он, отразится и на всем зда-
нии ее; не только материальное благополучие, но и духов-
ное удовлетворение, не только проведение разумного пла-
на в экономической сфере, но и всецелое господство ра-
зума и над ходом общественной жизни, и над силами при-
роды, — вот что составляет сущность и особенность со-
циализма Маркса. Говоря короче, это есть мечта о полном 
и всецелом разрешении не только социальной, но и рели-
гиозной проблемы, мечта о безусловном примирении че-
ловека с миром путем утверждения господства разума че-
ловеческого над миром. И тот, кто в наши дни причисля-
ет себя к сторонникам подлинного марксизма, должен от-
дать себе отчет, разделяет ли он все эти притязания и меч-



[Содержание]

46 М. А. Колеров

ты, или нет. В системе абсолютного социализма есть одна 
чрезвычайно яркая особенность, которая является лучшим 
обнаружением всей безмерности его притязаний. В отли-
чие от социализма относительного, для которого социа-
листический принцип является лишь временной истори-
ческой категорией, абсолютный социализм в глубине сво-
их чаяний и надежд ставит себя выше временных истори-
ческих изменений. (…) отречение от анархизма классовой 
теории становится все более сознательным и прочным, по-
ка, наконец, социалистическая мысль не делает нового ша-
га в своем отношении к государству: сначала государство 
представляется ей как объект для разрушения, затем оно 
рассматривается как почва для созидания в переходную 
эпоху затяжной борьбы, и, наконец, оно начинает казаться 
общим условием социального развития и для настоящего 
и для будущего, необходимым элементом социального бы-
тия в его высших культурных формах. Этот вывод, в свое 
время с совершенной ясностью выраженный Лассалем, 
был впоследствии сформулирован Бернштейном, и в наши 
дни его нередко встречаешь па страницах социал-демокра-
тических журналов. Лассаль постепенно побеждает Мар-
кса: это победа жизни и истории над отвлеченными требо-
ваниями революционного утопизма (…) эволюция в этом 
направлении подсказывалась и внутренней логикой социа-
лизма как системы обобществления и централизации жиз-
ни, и практикой политической борьбы на почве существу-
ющих условий. (…) по мере того как в ряды социалистов 
вступали все более многочисленные члены, обнаружива-
лась полная невозможность объединить их единством со-
циалистической веры. Представлялось более целесообраз-
ным признать, что социализм есть только программа об-
щественных преобразований, и отбросить самую мысль 
о том, что он представляет собою также и всеобъемлющее 
миросозерцание. (…) социализм, в сущности, отрекается 
от марксизма и входит в ряд исторических созидательных 
сил, причем значение его тем более возрастает, чем более 



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 47

он сознает свои культурные, общечеловеческие задачи. 
Движение социализма в эту сторону облегчается тем об-
стоятельством, что и практика современного государства 
обнаруживает способность к расширению понятий сво-
боды и равенства, к новому и более высокому пониманию 
государственных задач. Как справедливо указывает англий-
ский либерал Самюэль, в практике современного государ-
ства границы либерализма и социализма стираются…» 69

И далее Новгородцев прямо проводит связь между пре-
одолеваемым им марксизмом, между холодно регистри-
руемым им новым, практическим социализмом — и своим 
«достойным человеческим существованием» как сути это-
го преодоления. «С величайшей силой нравственного него-
дования восстает Маркс против «печальной действитель-
ности» неимения, и вслед за автором читатель проникается 
сознанием, что «категория неимения» должна замениться 
противоположной категорией, что неимущие должны стать 
имущими, не в смысле корыстного стяжания, а ради достой-
ного человеческого существования. Как очень хорошо гово-
рил Маркс в своих ранних статьях, он хочет не политическо-
го только, а человеческого освобождения рабочего класса. 
(…) Вот эту полноту человеческой жизни, которой лишен 
теперь рабочий, и должна принести с собою человеческая 
эмансипация, которая настолько же выше политической 
эмансипации, насколько «человек бесконечно выше гра-
жданина, а человеческая жизнь бесконечно выше политиче-
ской жизни». Эта идея достойного человеческого существо-
вания, которое должно быть обеспечено для каждого, и со-
ставляет ту жизненную правду, которая раскрывается в глу-
бочайших прозрениях марксизма и которая в новейшее вре-
мя все более входит в общее сознание. Не только из Маркса 
почерпает современный мир это убеждение: тысячи источ-
ников и путей проводят его в жизнь. При этом по существу 

69	 П. И. Новгородцев. Об общественном идеале [1917]. С. 225–226, 337–338, 
344, 514.



[Содержание]

48 М. А. Колеров

принцип достойного человеческого существования есть на-
чало либеральное, а не социалистическое, и в марксизме это 
начало не развивается, а затемняется. И тем не менее за мар-
ксизмом мы должны признать значение той идейной грани, 
после которой уже невозможен возврат нравственного со-
знания к прошлому… (…) Из содержащейся в марксизме 
идеи человеческого освобождения вытекала сложная соци-
альная проблема, которая требовала не только экономиче-
ского преобразования общественного строя, но и духовно-
го воспитания человека. Бесконечная широта задачи пред-
полагает и бесконечные усилия общественного творчества 
и нравственного прогресса. Когда ту же задачу ставит со-
временный либерализм, он откровенно заявляет: тут слиш-
ком много сложного, слишком много тонкого и неулови-
мого, слишком много зависящего от нравственных причин. 
Возлагая на себя высокую миссию осуществления идеи до-
стойного человеческого существования, правовое государ-
ство встречается с необходимостью реформ, которые лишь 
частью осуществимы немедленно, а в остальном или вовсе 
неосуществимы, или осуществимы лишь в отдаленном буду-
щем и, вообще говоря, необозримы в своем дальнейшем раз-
витии и осложнении»70.

Однако социалист Бердяев, по горячим следам рецензи-
руя цитируемую книгу Новгородцева, тогда верно заметил: 
«Новгородцев отрицает принципиальную противополож-
ность между либерализмом и социализмом и мыслит соци-
альное реформирование общества в рамках правового госу-
дарства. Но односторонность идеалистического либерализ-
ма и индивидуализма П. Новгородцева сказывается в том, 
что он не хочет признать онтологической реальности таких 
целостей и общностей, как государство, нация и т. п., и скло-
нен сводить их целиком на единственную реальность — лич-
ность. Новгородцев — государственник, но ценность госу-
дарства выводит он исключительно из общения и взаимо-

70	 П. И. Новгородцев. Об общественном идеале. С. 520–521, 521–522.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 49

действия личностей. Ему чужда мысль, что государство, на-
ция и т. п. общности также могут рассматриваться, как лич-
ности, обладающие онтологической реальностью»71. В устах 
некогда индивидуалиста, анархо-коммуниста, а затем пер-
соналиста Бердяева эта претензия звучит особенно весомо, 
и одновременно — открывает особый, отдельный, самоза-
конный смысл политической нации и государства для со-
циализма. Здесь, в этом пункте, и лежит плодотворная точка 
«либерального консерватизма» самого Бердяева, ставшая 
центром его собственного краткого периода «Философии 
неравенства» (1918–1923), который наименее всего погру-
жён в его собственный социализм, наиболее радикально ли-
берален, но оттого ещё более весомо служит его собствен-
ному социал-либеральному синтезу со стороны, противопо-
ложной социализму. Можно было бы также сказать, что со-
циал-либерализму Бердяев этого периода сополагает соци-
ал-консерватизм своего «Нового Средневековья» (1924). 
Но растущий в Европе фашизм вскоре вылечил всех излечи-
мых от фашистской (нацистской) власти новой партийной 
«аристократии» и тоталитарной партийной же инквизиции. 
Неизлечимых в русской эмиграции оказалось много.

3.

Революции 1917 года и Гражданская война в России ради-
кально похоронили политические перспективы социал-либе-
рализма, но придали мощный импульс формированию док-
трины демократического социализма в среде русской эми-
грации72, наивысшие образцы которой были представлены 

71	 Николай Бердяев. [Рец. на:] П. Новгородцев. Об общественном идеале 
[1918]. Цит. по: Колеров М. А. Манифесты русского политического идеа-
лизма. С. 429.

72	 Напр.: Русский политический Кант после либерализма: С. И. Гессен о юби-
лее Канта в 1924 году. [Прил.:] С. И. Гессен. Эммануил Кант. (К двухсотле-



[Содержание]

50 М. А. Колеров

трудами С. И. Гессена, Г. Д. Гурвича, крупнейших социали-
стических изданий Русского Зарубежья — журнала «Совре-
менные Записки» и газеты «Социалистический Вестник», 
газеты и журналов А. Ф. Керенского «Дни» и «Новая Рос-
сия», отчасти газеты П. Н. Милюкова «Последние Ново-
сти». Однако после апогея этой мысли 1920–1930‑х гг. рус-
ская социальная мысль в эмиграции была вытеснена, с одной 
стороны, уничтожением либеральной свободы даже в либе-
ральных странах, а с другой — диктатом социального кон-
троля и социального призрения, но без элементарной поли-
тической свободы: главной повесткой дня стали тотальность, 
тотальная война, социальный контроль и биополитика ин-
дустриального капитализма73. При этом глубокий у Гессе-
на и Гурвича, идейно продуманный, но политически слабый 
брак социалистов и либералов, вершиной которого стало ме-
дийно (в «Последних Новостях») мощнейшее, но полити-
чески, прямо скажу, ничтожное «Радикально-демократиче-
ское объединение» Милюкова, в итоге выдыхается в рели-
гиозное подвижничество против политики и примирение 
с победной (в Войне против Гитлера) силой СССР.

В России ещё не закончилась Гражданская война, как выда-
ющийся русский историк и правовед П. Г. Виноградов, после 
1901 года ставший британским и достигший в этом качестве 
большого успеха, из Англии на русском языке информировал 
русскую публику о современных итогах социал-либерализма: 
«Наиболее характерным признаком современного социаль-
ного движения является повышение мерила потребностей 
во всех отраслях рабочего класса. Согласно учению класси-
ческой школы, формулированному Рикардо, зарплата опре-
деляется минимумом, необходимым для прокормления рабо-
чего, не обладающего специальной выучкой. Это основная 

тию со дня рождения — 24 апр. 1724 г.) / Публ. и комм. М. А. Колерова // 
Кантовский сборник. Калининград, 2024. Т. 43. № 2.

73	 М. Колеров. Тоталитаризм. Русская программа для западной доктрины. М., 
2018.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 51

формула не выдерживает критики в настоящее время, пото-
му что, благодаря организации труда, минимальная потреб-
ность рабочего не исчерпывается минимумом прокормле-
ния, а распространяется на целый ряд улучшений и удобств, 
о которых простые рабочие не смели и мечтать лет сто тому 
назад. (…) [Теперь…] Во всяком случае, в промышленном 
движении, направленном к сокращению числа часов и к по-
вышению платы, не может быть и речи о скромном подчи-
нении Закону Рикардо. Вместо продажи труда за эквивалент 
необходимого пропитания, основой договоров служит оцен-
ка условий с точки зрения приличного образа жизни. (…) 
Выработка нормальных отношений между синдикатами ра-
бочих, совокупностью общества, представленного государ-
ством и законными интересами отдельных лиц, представля-
ется самой важной и самой сложной задачей нашей эпохи. 
Ясно во всяком случае, что забота о населении при опреде-
лившихся условиях должна быть признана едва ли не главной 
обязанностью правительственных органов и общественного 
мнения»74. Трудно сказать, насколько большое распростра-
нение получил этот труд в русской эмиграции, но он дошёл 
в составе русской книжной коллекции до Государственного 
Архива РФ, и это значит, что кто‑то из русских его всё‑таки 
видел по выходе из печати.

В эмиграции, где Струве радикально политически попра-
вел вплоть до вождистского монархизма75, он исподволь 
отдавал явную дань своему прежнему социалистическому 
идеализму — но уже как мерилу своего антикоммунизма. 
Он задавался игровым вопросом: «В чем разница между 

74	 П. Виноградов. Забота о населении в исторической перспективе // Заботы 
о населении в Англии. Сборник статей по вопросам народного образова-
ния, воспитания, охране детского труда, общественной медицине, гигиене 
городов и дорожному хозяйству. Лондон, 1920. С. XXVIII–XXIX, XXX.

75	 См.: М. А. Колеров. Диктатура. Русский монархизм и фашизм в перспекти-
ве нацизма: П. Б. Струве и И. А. Ильин в 1925–1933 гг. // М. А. Колеров. 
Введение в идейную историю русской эмиграции (1917–1991). Калинин-
град, 2024.



[Содержание]

52 М. А. Колеров

социалистом-постепеновцем и нео-либералом? Ни один 
мудрец этого вразумительно не объяснит». И отвечал себе, 
невольно сохраняя активным принцип «достойного суще-
ствования» и минимальной социальной справедливости, 
но недобросовестно посрамляя их как ничтожество рабь-
его пайка: «Схватка сейчас идёт между европейским пра-
вовым государством, основанным на началах здорового 
сочетания порядка и свободы, и воинствующим социализ-
мом, жертвующим идеей свободы во имя проблематиче-
ского принудительного порядка, будто бы обеспечивающе-
го людям, ценой утраты свободы, «достойное (материаль-
ное) существование». Схватка идёт между идеей свободы 
лица и идей рабьего пайка. (…) Задача возрождения здоро-
вых либеральных начал падает на плечи консерваторов»76. 
В условиях войн, нищеты, голода и кризисов ни один более 
трезвый и с большим политическим стажем (чем у Струве) 
консерватор не мог бы и не стал бы называть задачу эле-
ментарного физического выживания «рабьей», а мини-
мальное спасение от голода — безумным клеймом «пай-
ка». Но Струве часто не мог контролировать полёт сво-
ей риторической мысли и увлекался парадоксами. Кроме 
того, с самого начала эмиграции социальное чувство, чув-
ство социальной справедливости явственно начало изме-
нять Струве, что предопределило угасание его социал-ли-
берализма — не только тактически-политическое, но и ми-
ровоззренческое. Это падение социальности в его социал-
либеральном синтезе хорошо видно в его тогда новых те-
зисах, когда Струве форсировал свой религиозный пафос 
и минимизировал остатки социалистического: «В социаль-
ной политике ре лигиозно ценны только некоторые руко-
водящие начала: принцип человеческой солидарности, ува-

76	 [Петр Струве]. 11‑го июля 1925 года // Возрождение. Париж. 14 июля 
1925. С. 1. Ср.: «Социализм как завершение либерализма и социализм 
как преодоление либерализма» (Ф. А. Степун. Мысли о России [1928] // 
Ф. А. Степун. Чаемая Россия / сост. А. А. Ермичёв. СПб., 1999. С. 73).



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 53

жение ко всякому человеческому лицу, исключающее рас
смотрение людей как простых средств к достижению ка-
ких‑то целей. Бесконечная ценность человеческой лично-
сти есть тот религиозный принцип, кото рым должна быть 
просветляема всякая социальная политика, которая взывает 
к тем же духовным силам, что и христианство»77. Ясно, что 
законная индивидуалистическая риторика в этом случае ни-
чем не помогает реальной массовой социальной политике, 
а остаётся благим пожеланием, далёким от практики. Од-
нако надо отдать ему должное: как практический политик, 
Струве — когда хотел этого — смело применял свои прин-
ципы к текущей политике. Он, в частности, писал, не боясь 
(что для русской эмиграции крайне редко) конфликтовать 
с властями некоторых стран пребывания эмигрантов — со-
вершенно в понятиях «достойного существования» о «ду-
ховном гнёте» против русских в Польше, Литве, Румынии: 
«Пока русские меньшинства не приобретут права достой-
ного духовного существования, не может быть настоящего 
мира и согласия между нами, русскими, и окраинными госу-
дарствами»78. Но молчал об антирусской политике, напри-
мер, Чехословакии, откуда едва ли не десятилетиями полу-
чал финансовую помощь для своих изданий. Тем не менее 
именно Струве в эмиграции холодно, но значимо энцикло-
педически описал для Запада русский социал-либерализм 
в его мировом (западном) контексте, явно ограничивая 
описание его представителей с социалистической стороны:

77	 Основные положения к беседе П. Б. Струве «Христианство и социальный 
вопрос» 2‑го мая 1923 г. // ГАРФ. Ф. 5912. On. 1. Ед. хр. 14. Л. 9. Тезисы 
«Христианство и социальный вопрос» были также приготовлены к вы-
ступлению в русском «Студенческом Доме» и прочитаны там (Там же. 
Ф. 5912. On. 2. Ед. хр. 100. Л. 14). О «социальной поли тике» у этого автора 
см. специально: П. Б. Струве. Понятие и проблема социальной политики. 
Вступительное чтение к курсу, читаемому в 1910–1911 г. в СПб. Политех-
ническом институте и на СПб. Высших женских курсах. СПб., 1910.

78	 [Петр Струве]. 18‑го июля 1925 г. // Возрождение. №46. 18 июля 1925. 
С. 1.



[Содержание]

54 М. А. Колеров

«Формула “социально-либеральный”, созданная в новей-
шее время и введённая Ястроу (в 1893 г.), обозначает в сво-
их отдельных проявлениях многообразную, но по существу 
однозначную социально-политическую установку. (…) Ли-
берализм, переходящий философски в более или менее осо-
знанный индивидуализм, может исходить из регулятивной 
идеи свободной конкуренции как самодеятельного и в ос-
нове благоприятно действующего порядка, кульминирую-
щего в отборе (выживании) наиболее пригодных. Это — 
натуралистический, биологически обоснованный либе-
рализм-индивидуализм. Но либерализм может исходить 
из религиозно-метафизически подкреплённой или замкну-
той на эмпирический гуманизм регулятивной идеи беско-
нечной (или исключительной) ценности отдельной челове-
ческой личности. Тогда это — идеалистический (религиоз-
ный, метафизический, гуманистический) либерал-индиви-
дуализм. Лишь последний вид индивидуализма может стать 
философским основанием социального либерализма. Тем 
самым социальный либерализм (…) подобно тому как это, 
по крайней мере, в принципе делает определённой про-
граммой социализм, совершенно свободно себя чувствует 
и ориентируется в выборе “социальных” средств как тако-
вых, включая и средства государственного вмешательства 
в хозяйственную жизнь. Социальный либерализм не имеет 
никаких предубеждений против государственного вмеша-
тельства, он может мыслить и поступать “интервенционист-
ски”, он не отрицает a priori ни “коллективную собствен-
ность”, ни “публичное вмешательство” и т. п. Всё это для 
него — вопросы выбора средств для достижения “достой-
ного человеческого существования” всех членов общества, 
и только эта цель имеет ценность для социального либера-
лизма во всём социальном мировоззрении и общественном 
порядке. От программного социализма социальный либе-
рализм отличается поэтому подчёркнутым утверждением 
самостоятельной ценности момента свободы, самоопреде-
ления личности во всём, в том числе и в хозяйственных де-



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 55

лах. (…) В России социально-либеральная мысль в её но-
вейшей форме не смогла приобрести собственно полити-
ческого (т. е. социально-политического) влияния, но в об-
ласти философии и науки о государстве она принесла зна-
чительные результаты. Русский либерализм был настроен 
явно социально-реформистски уже в лице замечательно-
го правоведа и историка К. Д. Кавелина (1818–1885). Рус-
ский “народнический” социализм, к которому склонялся 
и Кавелин, был в целом также своеобразной смесью либе-
рализма и социализма. Задолго до Веймарской конститу-
ции [1919 года в Германии. — М. К.], в 1896 г., крупный 
русский философ, метафизик и публицист Владимир Со-
ловьёв (1853–1900) отчеканил формулу “Право на достой-
ное человеческое существование”, а следуя Соловьёву со-
циально-либеральную мысль продолжили и основательно 
развили русские правоведы — покойный цивилист Иосиф 
Покровский… и в особенности философ права Павел Нов-
городцев… (…) Другой элемент развития в направлении 
социального либерализм образует своеобразная “ревизио-
нистская” установка части русских “марксистов” до и после 
революции 1905 г. Так называемый “буржуазный марксизм” 
[здесь Струве имеет в виду, прежде всего, себя и других 
“критических марксистов”. — М. К.] — своеобразное явле-
ние русской духовной истории… — активно прокладывал 
путь социально-либеральной мысли как в “интеллигенции”, 
так и в “бюрократии”. Конституционно-демократическая 
партия приняла на своём съезде в 1906 г. основные положе-
ния исключительно социально-либерального доклада79 ав-
тора этих строк»80.

79	 См. указанный выше текст: Струве П. Б. Идеи и политика в современной 
России [1906] // П. Б. Струве. Избранные сочинения / Сост. М. А. Коле-
ров. М., 1999.

80	 П. Б. Струве. Социальный либерализм [1932] / пер. Н. С. Плотникова // 
П. Б. Струве. Избранные сочинения. С. 413–414, 419–420. Формулируя 
либеральный консерватизм как новый синтез, Струве дистанцировался 
сам и дистанцировал свой либерализм именно от социализма, полагая воз-



[Содержание]

56 М. А. Колеров

Недобросовестно замолчанный Струве в энциклопеди-
ческой статье в берлинский Internationales Handwörterbuch 
des Gewerkschaftswesens81, один из двух крупнейших в эми-
грации русских философов-социалистов (наряду с Г. Д. Гур-
вичем), равно стоявших на позициях социал-либерализма, 
С. И. Гессен — едва ли не в косвенной полемике с антисо-
циалистическим пафосом Струве — выстраивал свой «пра-
вовой социализм», ставя знак равенства между ним и liberal 
socialism82. Ему было ясно, что такой (без берегов) социа-
лизм подъедает новый либерализм изнутри: и (предсказуе-
мо в случае со Струве) из‑за этого «отличия между новым 
либерализмом и классическим представляются столь значи-
тельными, что кажется, что, кроме названия, между ними нет 
ничего общего»83: «Прежде всего, новый либерализм чрез-
вычайно расширяет сферу деятельности государства. Обес-
печение права на достойное существование и борьба с мо-
нопольной собственностью требуют такого усиления актив-
ности государства в области положительной культурной ра-

можным выбросить его из практики социал-либерализма. Он писал: «Рус-
ский так называемый либерализм отталкивался не от своего антипода, 
социализма, а от консерватизма, которого считал свои злейшим врагом. 
Наш либерализм находился в постоянном союзе с социализмом, являясь 
неотрывным от него крылом: «правым» лишь по умеренности тактиче-
ской позиции и «буржуазным» лишь по личному составу. (…) Русский 
либерализм боролся с самодержавием за правовые формы, рождённые 
в борьбе за личную свободу, но идейно шёл в хвосте социалистического 
радикализма. Эта идейная выхолощенность русского либерализма пред-
определила ему роковую роль — быть авангардом социалистического 
похода против либерально-буржуазного уклада жизни» ([Петр Струве]. 
10‑го июня 1925 г. // Возрождение. № 8. 10 июня 1925. С. 1).

81	 При этом современные исследователи социального либерализма в России 
скандально оперируют этим описанием Струве как точным и актуальным: 
От редакторов книги // Социальный либерализм / под ред. А. Я. Рубин-
штейна, Н. М. Плискевич. СПб., 2016. С. 7.

82	 С. И. Гессен. Моё жизнеописание [1947] // С. И. Гессен. Избранные сочи-
нения / Сост. А. Валицкий, Н. Чистякова. М., 1999. С. 771.

83	 С. И. Гессен. Правовое государство и социализм [1924–1925] // С. И. Гес-
сен. Избранные сочинения. С. 235–236, 181.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 57

боты (школы, страхование, промышленность, земледелие, 
торговля), какая не представлялась возможной правоверно-
му либерализму»84. Однако именно «реальное содержание 
и практическая правда социализма и сводятся, по‑видимому, 
к требованию права на достойное существование, которым 
именно новый либерализм и отличается от классического»85.

Гессен, идейный наследник Новгородцева, но социалист, 
излагает, развивает и исправляет Новгородцева перед ли-
цом реализации коммунизма в СССР: «Осуществление 
на земле абсолютного блага составляет, по мнению Новго-
родцева, самое существо социализма, и отказ от этой уто-
пии есть отказ от социализма. То, что за отказом от утопии 
остаётся от социализма как непреходящее положительное 
его содержание, есть идея права лица на достойное суще-
ствование, т. е. та самая идея, которая составляет суще-
ство и «нового либерализма». Поэтому марксизм для Нов-
городцева есть наиболее последовательный, единствен-
ный «настоящий» социализм. Крушение его в ленинизме 
есть крушение всего социализма в целом. Только переста-
вая быть самим собою, вырождаясь или в деспотический 
абсолютизма, или в демократический либерализм, остаёт-
ся социализм ещё идеологической и политической силой. 
Как социализм, он испытывает не кризис, разложение, рас-
пад. Все основные его идеи — обобществление собствен-
ности, абсолютная рационализация хозяйства, экономиче-
ское равенство — обнаружились окончательно как мнимые 
идеи, как утопия, и в этих идеях нет ничего реального, по-
ложительного, что превышало бы уже знакомую нам ново-
либеральную идею «права на достойное существование». 
Изложенный Новгородцевым с чрезвычайной силой убе-
ждения и эрудиции взгляд этот пользуется ныне широким 
распространением. (…) он представляется нам неправиль-
ным. Бесспорно, социализм переживает ныне глубочайший 

84	 Там же. С. 235–236, 87.
85	 Там же. С. 189.



[Содержание]

58 М. А. Колеров

кризис. (…) Оттянув от социализма все чисто утопические 
и разрушительные элементы, он тем самым очистил его 
подлинное положительное содержание»86.

Примечательно, что условия эмиграции, лишив русскую 
мысль непосредственной общенациональной социальной 
практики, однако, дали ей дополнительный импульс к про-
яснению оснований социал-либерализма. И именно — со-
циалистических оснований. И главное в том, что практиче-
ский и реальный социализм, в отличие от абстрактных за-
клинаний о нём самого Новгородцева, — не против част-
ной собственности, которую отрицает не он, а коммунизм. 
Бывший социалист-революционер, видный и успешный 
практик, адвокат и общественный деятель в эмиграции 
А. А. Гольденвейзер писал уже изнутри изгнания из России: 
«Социальная теория права по своим политическим выво-
дам, конечно, гораздо ближе к социализму, чем к индиви-
дуализму и манчестерству. Но следует подчеркнуть, что со-
циальная теория отнюдь не отвергает права частной соб-
ственности»87. И это была отнюдь не новость для добро-

86	 С. И. Гессен. Правовое государство и социализм [1924–1925] // С. И. Гес-
сен. Избранные сочинения. С. 235–236. После Войны память о Новгород-
цеве в русской эмиграции уже совершенно оторвалась от исторической 
реальности и контекста и выразилась, например, в таком догматическом 
реферате: Игумен Геннадий (Эйкалович). Идеал совершенства и прагма-
тика совершенствования. (П. И. Новгородцев) // Грани. Франкфурт-на-
Майне, 1981. №121.

87	 А. А. Гольденвейзер. Право, государство и собственность. Социальная идея 
права собственности [1924] // А. А. Гольденвейзер. В защиту права. Ста-
тьи и речи. Нью-Йорк, 1952. С. 199. Позже он же ясно демонстрировал 
этот практический синтез и пример «социального государства» на при-
мере уже действующей конституции Германии: «Конституция охраняет 
право частной собственности, но при этом заявляет, что собственник 
обязан пользоваться своим имуществом в общих интересах. Она при-
знаёт за гражданами право на труд, на обучение, на социальное призре-
ние; вводит государственную охрану материнства и младенчества и т. д.» 
(А. А. Гольденвейзер. Десятилетие Веймарской Конституции // Руль. Berlin. 
11 августа 1929. С. 3).



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 59

совестных социалистов. Задолго до этого, в фактически 
специально предоставленном для перевода в России труде 
главный эксперт СДПГ по аграрному вопросу (то есть са-
мой массовой тогда частной собственности) Э. Давид пря-
мо писал даже для самых отчаянных ортодоксов марксиз-
ма: «Социализм объявляет войну лишь частной собствен-
ности на средства капиталистического производства, т. е. 
собственности, являющейся орудием эксплуатации чело-
века человеком»88. Другой социалист формулировал в газе-
те А. Ф. Керенского: «Кто возжелает свободы, именно по-
этому и должен хлопотать о том, чтобы хлеба земного было 
вдоволь для всякого»89.

Важно, что этот социал-либерализм, когда, казалось бы, 
он уже сошёл с русской практической сцены, стал объектом 
активного присвоения — и Г. К. Гинс, ученик Л. И. Петра-
жицкого90 (наряду с П. А. Сорокиным) и И. А. Покровско-
го, в эмиграции продолжил их социал-либеральные вдохно-
вения в сторону своего собственного «солидаризма» ещё 
до того, как тот был риторически взят на своё знамя прогит-
леровским и затем проамериканским (по части специаль-
ных мероприятий против СССР) эмигрантским движением 
НТС91. Ещё до того, как довоенные увлечения эмиграции до-

88	 Эд. Давид. Социализм и сельское хозяйство. (Перевод с рукописи). СПб., 
1906. С. 70.

89	 Современник [М. В. Вишняк]. Политические заметки. В защиту политики // 
Дни. №20. Париж. 20 января 1929. С. 5.

90	 Авторитетный критик доказательно счёл именно недостатком зависи-
мость Гинса от наследия Петражицкого: «Пристрастие к психологиче-
ской (точнее — к индивидуально-психологической) теории права проф. 
Петражицкого, которая несомненно сыграла большую роль в развитии 
правоведения, но этим развитием уже преодолена» (Н. С. Тимашев. Пра-
во и сила. Проф. Г. К. Гинс. Право и сила. Очерки по теории права и поли-
тики. Харбин, 1929 // Возрождение. Paris. 5 марта 1929. С. 5).

91	 Г. К. Гинс. На путях к государству будущего. От либерализма к солидариз-
му. Харбин, 1930. В итоге после Войны прозвучал даже голос о победе: 
М. Лазерсон. Победа естественного права. (К Нюрнбергскому процес-
су) // Новоселье. 24–25. Нью-Йорк, 1946. Февраль–март. С. 77–81.



[Содержание]

60 М. А. Колеров

шли до геноцидного финала, этот Г. К. Гинс рискованно со-
единял разные начала: «Наименьший успех имеет теперь 
идея «неизменного» права. Даже сторонники естествен-
ного права признают его лишь с «меняющимся содержани-
ем». В этом смысле высказался и знаменитый историк права 
П. Г. Виноградов [П. Г. Виноградов. Очерки по теории пра-
ва. 1915]. (…) Опыты Муссолини и Гитлера создают новую 
систему хозяйства, в которой преодолеваются и либерализм 
прошлого, и социалистические тенденции, вовсе упраздняю-
щие собственность и конкуренцию (…) уже выдвигается ак-
тивная фигура нового типа эпохи, и человека, и гражданина 
нашего времени, соединяющего в себе жажду личной жизни 
с гражданскою честью и самоотверженным служением на-
ции»92. Другой харбинский правовед, Н. А. Сетницкий, от-
нюдь не апологетически, но даже критически считал «про-
должателем и, можно думать, завершителем построений» 
Новгородцева—Устрялова93.

Политически социалистический (социалистов-револю-
ционеров, по редакции и по собственности), крупнейший 
в 1920–1940 гг. в русской эмиграции толстый журнал «Со-
временные Записки» выступал с рядом принципиальных 
статей-манифестов о современном социализме, которые 
можно считать апогеем позитивного русского социалисти-
ческого взгляда на социал-либерализм. Г. Д. Гурвич подво-
дил итог: «Социализм, в широком и вместе с тем точном 
смысле этого слова, есть планомерной организации хозяй-
ства, ставящего себе задачей устранение власти человека 
над человеком, посколько [sic] она вытекает из отношений 
собственности. Социализм борется в принципе не против 
частной и даже индивидуальной собственности, а ис
ключительно против противоестественного превращения 
власти человека над вещью во власть над другим челове-

92	 Г. К. Гинс. Социальная психология. (Введение в изучение права и нрав-
ственности). Харбин, 1936. С. 248, 255, 260.

93	 Н. А. Сетницкий. О конечном идеале. [Харбин] 1932. С. I.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 61

ком»94. И опровергал знак равенства между социализмом, 
марксизмом и коммунизмом, изобретённый в русской ли-
тературе Новгородцевым.

Это изобретение в годы эмиграции горячо поддерживал 
Струве, стремясь объединить либерализм с консерватиз-
мом — и отсечь от своего «либерального консерватизма» 
любые социалистические дополнения, давно уже в России 
и на Западе ставшие частью модерного либерализма и его 
практики. Зачем это понадобилось Струве — точно ска-
зать нельзя, но с точки зрения его растущей (с 1925 года) 
политической игры в объединение русской эмиграции во-
круг вождя-монарха95 — именно это отсечение монархии 
от практики социализма стало главным отличием монархиз-
ма в эмиграции до и после Войны. После Войны в своих про-
граммах этот монархизм риторически легко надстраивался 
над глубоко эшелонированной, как минимум, активной со-
циальной политикой и массовой частной собственностью 
(в мелком, хотя бы «трудовом», производстве и акционер-
ном капитале), если не полностью социализма западного 
типа. Но до Войны Струве демонстративно игнорировал 
эту практику и буквально рвал и метал, следуя за историче-
ски давно уже контр-фактической (но столь близкой к при-
митивной пропаганде советского «научного коммуниз-
ма») схемой Новгородцева об идентичности социализма 
и коммунизма. И ради посрамления практического социа-

94	 Г. Д. Гурвич. Социализм и собственность // Современные Записки. XXXV. 
Париж, 1928. С. 346. См. также: Руднев В. Религия и социализм // Совре-
менные Записки. XXXV. Париж, 1928. Эту статью автор завершает цита�-
той из текста «бабушки русской революции» Е. К. Брешко-Брешковской, 
некогда опубликованного в издании Керенского «Дни»: «Люби Господа 
Бога всем сердцем твоим, всей душою твоей, всем разумом, всей силой. 
Люби ближнего своего, как самого себя. Без такого напряжения души на-
шей социализм остаётся теорией, а не учением жизни» (с. 492).

95	 См. об этом: М. А. Колеров. Введение в идейную историю русской эмигра-
ции (1917–1991) : глава «Диктатура. Русский монархизм и фашизм в пер-
спективе нацизма : П. Б. Струве и И. А. Ильин в 1925–1933 гг.».



[Содержание]

62 М. А. Колеров

лизма даже адвокатировал набирающий силу и уже правя-
щий в Германии нацизм, после того как он давно уже вы-
разил всю невозможность его морального адвокатирова-
ния в книге Гитлера «Mein Kampf» (1925–1926). Струве 
писал: «Строго и точно, понятия социализма и коммуниз-
ма неразлучны. Это единое понятие означает: полная или 
сплошная отмена частной собственности на средства и ору-
дия производства (…) С точки зрения этого строгого по-
нятия «социализм», современный германский национал-
социализм не есть вовсе социализм. Наоборот, поскольку 
он категорически утверждает собственность, он есть анти-
социализм. То же следует сказать и об итальянском фашиз-
ме. (…) Социализм (= коммунизм), каково бы ни было его 
творческое (идейное), философское или экономическое, 
обоснование, ставил и ставит себе задачей: отменить всеце-
ло частную собственность на средства и орудия производ-
ства. Социализм, в лице социал-демократической партии, 
полагал достигнуть этой цели в порядке медленной и в об-
щем легальной, т. е. совершенствующейся в правовых фор-
мах, эволюции (…) Фашизм и гитлеризм (национал-со-
циализм), будучи реакциями национализма против интер-
национализма, были и являются реакциями всенародности 
против классовости. (…) В своей исторической сущности 
и фашизм, и национал-социализм являются неосознанной, 
но могущественной реакцией против подготовлявшегося 
и совершавшегося под прикрытием либеральных и демо-
кратических начал извращения свободы»96. Словно расизм 
и его формы никогда не был давним и фундаментальным 
источником нацизма, и словно нацизм — оказывается — 
был актом борьбы против «извращения свободы».

96	 Петр Струве. Либерализм, демократия, консерватизм и современные 
движения и течения // Россия и Славянство. Paris. 1 июня 1933. С. 5. (23 
мая 1933. По докладу в Праге 19 мая 1933). Напомню, что именно 17 мая 
1933 года И. А. Ильин опубликовал в парижской же русской газете «Воз-
рождение» свою апологию нацизма: «Национал-социализм. I. Новый дух».



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 63

Параллельно и одновременно с этим сам контекст за-
рубежной критики политики СССР делал усилия Стру-
ве особенно маргинальными. Покинувшая СССР только 
в 1929 году и только начавшая свою карьеру в эмиграции 
и затем ставшая в ряд высших её авторитетов и руководя-
щих лиц дочь писателя, А. Л. Толстая, тогда ещё не огляды-
ваясь на внешние обстоятельства и несмотря на свой анти-
коммунизм, публично апеллировала к некому подлинному 
социализму, то есть части общекультурного социал-либера-
лизма, а не «либерального консерватизма» Струве: «Не-
ужели писатели идеалисты, как Ромэн Роллан, (…) как Ан-
ри Барбюс и Бернард Шоу будут продолжать воспевать со-
циалистический рай? (…) Неужели люди еще верят, что 
кровавая диктатура группы людей, стремящихся разрушить 
мировую культуру, религию и мораль, называется социализ-
мом? (…) Где вы, христиане, настоящие социалисты…»97

Массовая частная собственность (и её формы — по-
жизненное, наследуемое владение или долгосрочная арен-
да с правом отчуждения) — уже с конца XIX века и весь 
XX век и до сего дня — во всех технологических и произ�-
водственных формах — не только допускалась и допуска-
ется любой формой практического социализма, но и прямо 
составляла и составляет естественную часть любой доктри-
ны современного социализма, начиная даже с марксиста 
Эдуарда Бернштейна. Именно она служит главной основой 
для живого социал-либерализма. Это антикоммунистиче-
ское и либеральное признание современным социализмом 
такой частной собственности основой всеобщей и демо-
кратической личной свободы, требующей особенно актив-
ного государства, призванного обеспечить справедливость, 
то есть равенства стартовых возможностей в конкурентной 
борьбе, и составляет одну из самых важных сторон социал-
либерализма.

97	 Александра Толстая. Не могу молчать! [31 января 1933] // Возрождение. 
Paris. 12 февраля 1933. С. 2.



[Содержание]

64 М. А. Колеров

Русский же коммунизм как идея и его советская практика 
в России / СССР ещё долго затмевали в сознании русских 
людей — мировой и особенно западноевропейский опыт 
реального (практического, «реформистского», частич-
ного, а не тотального (тоталитарного) социализма — да-
же в эмиграции. И прежде всего: хорошо, азбучно извест-
ную западным марксистам, ревизионистам, католическим 
социалистам, синдикалистам и русским левым либералам 
и социалистам (неонародникам, социалистам-революцио-
нерам, меньшевикам) массовую частную собственность — 
на землю крестьянского большинства («трудовое крестьян-
ское хозяйство») и на ремесленные и иные средства произ-
водства — масс городских мелких собственников (мещан-
ства). В эмиграции, на рубеже 1920–1930‑х гг., С. Н. Булга-
ков, даже изнутри Запада, словно не видел этой практики, 
а всё повторял азбуку коммунистической тотальности, от-
рицающую частную собственность, но на деле подчинял её 
факт задачам социальной справедливости. С ним спорил 
сам бывший коммунист и социалист С. Л. Франк. Франк — 
известный критик социализма, но именно он стал в русской 
мысли, пожалуй, первым и главным объяснителем органи-
ческой социальности98. Но и Франк не мог отрицать без-
условной социальности и справедливости массовой част-
ной собственности.

Булгаков «писал о фундаментальной, внеисторической 
правде социализма, несмотря на исторические её пределы: 
“Социализм (во всей многозначности этого термина) для 
христианина имеет лишь прикладное значение, иными сло-
вами, это есть вопрос не мировоззрения, но лишь практиче-
ской этики — практической целесообразности. Цель социа-

98	 См. резюме, особо удачное в контексте социал-либерализма: «Общество, 
по Франку, является конкретной духовной реальностью, оно первично, 
как и личность, а в определённом смысле даже первичнее, потому что лич-
ность нельзя представить вне общества» (Г. Е. Аляев. Семен Франк. СПб., 
2017. С. 133).



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 65

лизма, понятая как осуществление социальной справедливо-
сти, защиты слабых, борьбы с бедностью, безработицей, экс-
плуатацией, — в такой степени нравственно очевидная, что 
разногласие может быть только относительно практической 
целесообразности или осуществимости тех или иных меро-
приятий. (…) понятие социализма охватывает собою всё 
многообразие форм от советского коммунизма до социаль-
ного регулирования капиталистической промышленности 
(о чём было сказано английским политиком ещё XIX века: 
all are now socialists)”. Полемизируя с Булгаковым и именно 
против его убеждения во внерелигиозной несомненности 
социализма и его осуждения частной собственности, Франк 
концентрировался на исторической реализации социализма, 
равно обращённой против всех государственных режимов: 
“экономистам и политикам принадлежит решение вопроса, 
в какой форме и в каких пределах при данном состоянии об-
щества и его хозяйственных нужд должны сочетаться в нём 
начала личной свободы и государственно-общественного ре-
гулирования в интересах общественной солидарности. (…) 
Частная собственность, поскольку она есть правовое оформ-
ление для начал личного трудолюбия, личной ответственно-
сти, для прочности основной социальной ячейки — семьи, 
должна с религиозной точки зрения быть признана благом; 
поскольку же она ведёт к корысти, эгоизму, борьбе между 
людьми и равнодушию к судьбе ближнего, она требует кор-
рективов… “обобществление”… есть благо, поскольку оно 
ограждает слабых… и действительно укрепляет в отноше-
ниях солидарности; оно есть зло, поскольку оно уничтожает 
свободно-духовный источник солидарности и хочет механи-
чески, палкой вогнать в коллективное единство»99.

Даже после Войны, стоя на антикоммунистических и да-
же провласовских позициях, публицист-эмигрант рисовал 

99	 Об этом подробно: М. А. Колеров. Революция и христианский социализм 
в России. С. Н. Булгаков в 1904–1907 гг. Калининград, 2023. Заключение. 
С. 249–251.



[Содержание]

66 М. А. Колеров

для чаемой послекоммунистической России социал-либе-
ральный синтез как вполне социалистический: «Только 
торжество правосознания в соединении с социализмом мо-
жет обеспечить России свободу от произвола»100. Тогда же, 
уже после Войны, Бердяев парадоксалистски, но легко от-
брасывал в своей формуле даже «естественное право», вы-
шучивая его смысл: «Естественно, натурально чтобы люди 
ненавидели и убивали друг друга, сверхъестественно и ду-
ховно, чтобы они любили друг друга. Поэтому надо утвер-
дить не естественное право, не естественную мораль, а не-
естественную мораль, не естественный разум, а духовное 
право, духовную мораль, духовный разум»101.

Если нужен формальный образ критического социал-ли-
берального синтеза в русской мысли, — то это он. Совре-
менный мировой двойственный образ либерального госу-
дарства ныне суммирован К. Скиннером так: «Чтобы ува-
жать и сохранять свободу своих граждан», государство: 
1) «позволяет своим гражданам не испытывать несправед-
ливого или ненужного вмешательства при реализации вы-
бранных ими целей»; 2) этого недостаточно, и надо по воз-
можности «также обеспечить, чтобы граждане не попадали 
в зависимость от воли других»102. Вот это второе и есть со-
циал-либерализм в полном согласии России и Запада.

Тем временем социал-либерализм стал предметом и од-
ной из основ официальной мировой социальной полити-
ки (при всей риторичности и условности этих категорий). 
Специализированная институция ООН Международная 
Организация Труда ныне определяет социальную полити-
ку и цели человеческого развития совершенно в категориях 
достойного человеческого существования: «Экономическое 

100	О. Анисимов. Советское поколение. Опасная аналогия // Новый Журнал. 
XXII. Нью-Йорк, 1949. С. 117.

101	Из записной тетради Н. А. Бердяева // Новый Журнал. Кн. 85. Нью-Йорк, 
1966. С. 233.

102	Квентин Скиннер. Свобода до либерализма [1998]. С. 112.



[Содержание]

Итоги русского социал-либерализма первой трети ХХ века 67

развитие должно служить основой социального прогрес-
са», для этого нужны меры «содействия прогрессу в та-
ких областях, как здравоохранение, жилищное строитель-
ство, обеспечение продовольствием, образование, забота 
о благосостоянии детей, положение женщин, условия тру-
да, вознаграждение наёмных рабочих и независимых произ-
водителей, защита прав трудящихся-мигрантов, социальное 
обеспечение, общественные службы и производство вооб-
ще». При этом «всякая политика должна прежде всего на-
правляться на достижение благосостояния и развитие на-
селения, а также на поощрение его стремления к социаль-
ному прогрессу. (…) Повышение жизненного уровня рас-
сматривается в качестве основной цели при планировании 
экономического развития. (…) При установлении прожи-
точного минимума принимаются во внимание такие основ-
ные потребности семей трудящихся, как продукты питания 
и их калорийность, жилище, одежда, медицинское обслу-
живание и образование»103. Если это социальная политика 
и практический социализм, то пусть это и будет формой со-
циализма, но это — во всяком случае — отнюдь не достиже-
ние старого, традиционного, классического либерализма, 
а его, как минимум, развитие и преодоление.

103	Конвенция 117. Конвенция об основных целях и нормах социальной по-
литики [22 июня 1962] // Конвенции и рекомендации, принятые Между-
народной Конференцией Труда / Международная Организация Труда. 
Женева, 1983. С. 1321–1323.



Виктор Гольцев

Об идее естественного права (1890)1

Юридические знания пользуются в русском образо-
ванном обществе наименьшим распространением и со-
чувствием. С одной стороны, господствует предположе-
ние о том, что знания эти мало полезны, что в них нужда-
ются люди только в исключительных случаях, когда совер-
шилось преступление или должна состояться какая‑нибудь 
гражданская сделка. С другой стороны, многие убеждены, 
что юридические науки по своей сухости и специальности 
недоступны человеку, который не может заняться ими в те-
чение долгого времени и с особенною настойчивостью.

И то, и другое мнение в равной мере неосновательны. 
Каждый из нас должен знать, под какими законами живет 
русский народ. Законы эти определяют безграничное мно-
жество отношений, в которые люди вступают между со-
бою, с государством, с учреждениями нашего слабо разви-
того еще самоуправления. Уже приведенное практическое 
соображение — каждому из нас приходится вступать хоть 

1	 Печатается по первой публикации: Виктор Гольцев. Об идее естественно-
го права // Русская Мысль. М., 1890. Кн. III. II отд. С. 67–79. Примечание 
автора и здесь и далее в этой статье: «Публичная лекция, читанная в поль-
зу общества попечения о бедных и бесприютных детях».



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 69

изредка в гражданские договоры — требует, чтобы мы зна-
ли, в основных чертах, действующие у нас законы. Но есть 
соображение несравненно более важное и высокое. Каж-
дому образованному человеку не могут быть чужды инте-
ресы всего общества целого государства. Его личное благо-
получие, его личное достоинство находятся в теснейшей за-
висимости от общих порядков страны. В государствах но-
вого времени каждый гражданин призван, по мере своих 
сил и знаний, к сознательному служению целям обществен-
ной справедливости и государственной пользы. Если в на-
роде повышается общий уровень юридического знания, 
то устраняются многочисленные поводы к недоразумени-
ям и столкновениям, крепнет чувство законности, без кото-
рого не может быть правильной государственной жизни.

Неосновательно, повторяю, и предположение, будто 
юридические науки сухи и трудны для той меры ознаком-
ления с ними, какая необходима каждому образованно-
му человеку. Объектом юриспруденции является сам чело-
век, его имущественные, семейные и общественные отно-
шения. Истинная юридическая мысль отыскивает для этих 
отношений простые и точные формулы, в которые уклады-
ваются многообразные жизненные явления. Каждый дей-
ствительный случай, в юридическом смысле, представляет 
очень сложное явление; но для его оценки необходимо зна-
комство с общими началами права. Начала эти доступны 
каждому. Правда, юридическая терминология в течение не-
скольких веков схоластического развития загромоздила до-
ступ к юридическим идеям, которые, как все научные идеи, 
блещут ясностью и простотой. Но этот период в развитии 
юридических наук проходит, мудреные речи о простых ве-
щах отходят постепенно в область преданий. Теперь уже 
возможно самостоятельное ознакомление каждого образо-
ванного человека, каждого человека, желающего сознатель-
но относиться к общественной, государственной и между-
народной жизни, с тем, что составляет главное содержание 
права, его основные руководящие принципы.



[Содержание]

70 Виктор Гольцев

Но возникает новое возражение. Нам говорят, что пра-
во и законы, его выражающие в государственной жизни, 
меняются в истории. То, что считалось верным, справедли-
вым и полезным у одного народа в определенное время, пе-
рестает считаться таковым, когда наступают иные условия 
умственного развития, когда изменяются экономические 
устои общества и привходят какие‑либо другие обстоятель-
ства. О каких же принципах права может быть речь? Где те 
незыблемые основания, зная которые можно разобраться 
в пестрой смене идей и фактов?

И вот мысль наша колеблется между двумя крайностя-
ми: с одной стороны, все будто бы безостановочно меняет-
ся и не догнать нам призрака правды, к которому так жад-
но стремятся лучшие люди; а с другой стороны, этому бла-
городному стремлению противопоставляется окаменелый 
завет: так было при отцах и дедах, так и после нас будет, — 
тут нечего рассуждать.

Последующее изложение будет опровержением обеих этих 
крайностей. Неверно, что наши юридические отношения со-
вершенно не меняются, что взгляды наших предков или на-
ши современные взгляды отличаются безошибочностью. Ум 
развивался, нарастали знания, и человеку тесно и душно ста-
новилось в тех рамках, которыми сжата была личная и обще-
ственная жизнь. Явились новые экономические условия, не-
известные седой древности, — банки, например, акционер-
ные компании. Для новых отношений возникали и новые 
юридические определения. Предрассудок падал за предрас-
судком, семейные начала какого‑нибудь Домостроя сменя-
лись иными принципами, в которых звучала истинно-хри-
стианская любовь и гуманная равноправность. Смена одних 
юридических идей другими совершалась не по слепой при-
хоти случая: здесь работала человеческая мысль. Новый по-
рядок оказывался результатом продолжительного и вдумчи-
вого труда многих поколений. Мы имеем возможность уже 
теперь подметить определенную постепенность, закономер-
ность в развитии юридических идей и установлений. Быть 



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 71

может, недалеко то время, когда общественная наука достиг-
нет в этом отношении такой точности, что станут возможны 
предсказания относительно будущих судеб общества. Во вся-
ком случае, в исторической смене учреждений и юридиче-
ских принципов мы в состоянии отметить направление разви-
тия, а это выводит уже нас из хаоса явлений, определяет путь 
мысли, предостерегает нашу личную мысль от необдуманных 
движений вперед или от неразумных отступлений назад.

Этого мало. Историческое изучение отнюдь не ведет 
к отрицанию некоторых постоянных элементов в челове-
ческой природе. Не будь этих элементов, невозможна бы-
ла бы и самая наука, мы никогда и ничего бы не поняли 
в жизни и деятельности народов, которые сошли уже с ис-
торической сцены. У разных народов существовали и суще-
ствуют разные законы; но мы можем понять мотивы и це-
ли этих законов. Встречаются такие юридические предпи-
сания, которые пользуются почти всеобщим признанием, 
например закон, совпадающий с заповедью Ветхого Завета: 
не убей. Нет ли таких юридических условий, какие необхо-
димы для каждого гражданского общежития?

С ответом на этот вопрос выступило в новое время2 учение 
об естественном праве. В 1625 году было напечатано знаме-
нитое сочинение Гуго Гроция О праве войны и мира. Человек 
есть существо общежительное. Все то, что указывается разу-
мом, как необходимое для общежития, и есть естественное 
право, учит Гуго Гроций. Чтобы общежитие не распадалось, 
необходимы: воздержание от чужого, возвращение взятого 
у других, исполнение обещаний, вознаграждение за убытки, 
нанесенные другому лицу, наказание за преступление. Все 
эти требования коренятся в человеческой природе и сводят-
ся к одному высшему началу — правде. Этою правдой охра-
няются как естественные, в прямом смысле этого слова, бла-

2	 На русском языке есть сочинение по истории естественного права г. Яро-
ша: История идеи естественного права (первая часть — в древности, вто-
рая — в средние века). 



[Содержание]

72 Виктор Гольцев

га, какова жизнь, свобода, так и блага, приобретенные, — го-
ворит Гуго Гроций, — путем соглашения, договора, напри-
мер собственность. Начала права непоколебимы, потому что 
они вытекают из природы человека, из его разума, по суще-
ству своему незаменимого. К правде, которая составляет ос-
нову права естественного, присоединяются соображения 
пользы, вследствие чего создается в общежитии право поло-
жительное или добровольное, которое, однако, должно нахо-
диться в соответствии с верховным началом правды, удовле-
творяя в то же время исторические потребности.

В учении Гроция заложено начало индивидуализма. Госу-
дарство является у него скорее как совокупность отдельных 
лиц, а не как целое, которое предполагается ранее существо-
вания людей, входящих в состав общежития. Блунчли замеча-
ет, что учение о договорном происхождении государства уже 
заключается в теории Гуго Гроция, хотя и в не совсем ясных 
очертаниях. Знаменитого мыслителя следует считать основа-
телем философии естественного права. Наш историк поли-
тических учений, Чичерин, говорит, что главные положения 
Гуго Гроция совершенно верны: «Общежитие есть корен-
ной и, притом, согласный с требованиями разумной приро-
ды факт, из которого истекают все человеческие отношения. 
Оно влечет за собою известные, необходимые последствия, 
составляющие основание естественного закона; для охране-
ния его необходимо установление верховной власти, и этой 
власти принадлежит полноправие в обществе. Начало чисто 
светского развития философии права было найдено».

Нам теперь трудно отдать себе отчет во всей велико-
сти того влияния, какое произвело рассуждение Гуго Гро-
ция. Философская и политическая мысль в течение XVIII 
и XIX веков достигла таких успехов, так проникла в обще�-
ственное сознание, что некоторые идеи, бывшие неслыхан-
ною смелостью во время Гуго Гроция, считаются теперь об-
щепринятыми, почти банальными истинами, хотя следует 
прибавить, что и в настоящее время эти идеи усвоены дале-
ко не во всей их полноте и глубине.



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 73

Не прошло и двадцати лет после издания трактата О пра-
ве войны и мира, как появилось сочинение, которое, исходя 
также из идеи об естественном праве, приходило к выводам, 
от которых с ужасом должен был бы отшатнуться Гуго Гро-
ций. Я имею в виду, конечно, рассуждение Гоббса О гражда-
нине, напечатанное в 1642 году, за три года до кончины Гро-
ция. Известно, что лучшие годы этого последнего прошли 
в скитаниях, вдали от родины, которую он горячо любил и где 
он был приговорен к вечному тюремному заключению, пото-
му что противился деспотическим стремлениям штатгальтера 
Голландии, Морица Оранского. Между тем теория Гоббса яв-
лялась попыткой полного оправдания деспотизма, установле-
ния его необходимости. «Политико-научная реакция, — го-
ворит Блунчли, — которая выражается в сочинениях Гоббса, 
именно потому, что опиралась будто бы на законы природы, 
шла гораздо далее политико-практической реакции, на кото-
рую могли осмелиться восстановленные Стюарты».

Человек, рассуждает Гоббс, как и все остальные животные, 
подвергается воздействию внешних предметов по закону не-
обходимости. Поэтому учение о свободной воле представля-
ется английскому мыслителю совершенно бессмысленным. 
Приписывать человеку свободу воли как безусловную свобо-
ду выбора, значит, по мнению Гоббса, утверждать, что в ми-
ре существуют действия, первоначальной причиной которых 
является не Бог. На самом деле люди руководствуются в сво-
их действиях желаниями и отвращением. Каждый стремится 
получить для себя как можно больше благ, то есть удовлетво-
рить свои многочисленные и изменчивые желания. Вслед-
ствие этого человек соединяется с теми, от кого он рассчи-
тывает получить удовольствие и выгоду. Правом называется, 
по Гоббсу, свобода пользоваться своими естественными си-
лами в этих эгоистических целях, сообразно с холодным рас-
четом здравого разума.

Так как к приобретению всяческих благ стремится каж-
дый человек, а силы людей приблизительно равные, то про-
исходит война всех против всех. Естественно, что такое со-



[Содержание]

74 Виктор Гольцев

стояние никому не выгодно, что из него необходимо най-
ти выход, то есть прекратить войну. Чтобы установить мир, 
следует каждому отказаться от всех прав, вступить в этом 
смысле в договор, в обязательство. Только нарушение это-
го договора и должно называться неправдою, потому что 
в естественном состоянии речь может идти только о пользе 
или вреде. В конце концов все естественные законы, кото-
рыми договор обеспечивает мирное общежитие, сводятся 
к основному предписанию: не делай другим того, чего не хо-
чешь, чтоб они тебе делали.

Согласно со своим взглядом на человеческую природу, 
Гоббс не признает возможным, чтобы люди предпочитали 
общее благо своему собственному. Эгоистические стремле-
ния вечно будут, полагает он, нарушать общий мир. Необ-
ходима верховная власть, по отношению к которой все чле-
ны общежития являлись бы подданными. Образуется госу-
дарство, воля которого, вследствие договора многих людей, 
признается всеобщею волей. Верховная власть в государ-
стве поэтому абсолютна, безгранична, какова бы ни была 
форма государственного устройства. В республике, говорит 
Гоббс, народное собрание имеет такую же неограниченную 
власть, как царь при монархическом правлении, иначе, пола-
гает английский мыслитель, было бы невозможно избежать 
того зла, для устранения которого учреждается государство, 
то есть анархия. Верховная власть, раз установленная, уже 
не может быть уничтожена волею граждан: договор связал 
их не только между собою, но и с государем, без согласия ко-
торого этот договор не подлежит, таким образом, измене-
нию. Отмечу мимоходом, что отголосок этой теории звучит 
в славянофильской теории государственной власти.

Выводы, к которым приходит Гоббс, с логическою необ-
ходимостью вытекают из положений, принятых им в ос-
нование своего учения. Граждане, спасаясь от войны всех 
против всех, отдали все свои права государству. Исчезла, 
стало быть, частная собственность. Граждане наделили го-
сударство верховною, неограниченною властью; они по-



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 75

этому отказались от права критики этой власти, они не име-
ют права иметь собственное суждение о добре и зле. Такие 
суждения, такая свобода мысли и совести соответствуют, 
по мнению Гоббса, естественному состоянию, но их нельзя 
допустить в государстве, которое явилось выходом из это-
го состояния. В государстве добро то, что предписывается 
верховною властью, зло — то, что этою властью запреща-
ется. Гоббс не исключает в своей беспощадной логике и во-
просов религиозных: государству он приписывает полное 
господство над церковью, его постановления должны буд-
то бы быть обязательными для верующих до такой степени, 
что верховная власть может по своей воле вводить новое 
и для всех обязательное вероисповедование.

Чичерин, подвергая учение Гоббса критическому разбору, 
говорит, что мы неизбежно придем к уничтожению свобо-
ды и нравственных требований человека, если примем охра-
нение внешнего мира за единственную цель общежития, ра-
ди которой все остальное должно быть принесено в жертву. 
«Отрекаясь от собственной воли, перенося все свои права 
на другого, человек для сохранения себя отдает себя всецело 
на жертву чужому произволу. Гарантий справедливости для 
него нет никаких. Такое внутреннее противоречие обличает 
недостаточность начала». Другой знаменитый юрист, Блун-
чли, произносит о теории Гоббса такое суждение: «Отрывая 
государственное учение от исторической почвы и представ-
ляя его как ряд логических выводов из предыдущего ряда по-
сылок, как требование спекулятивного разума, Гоббс думал 
дать твердое научное основание той абсолютной монархии, 
от которой он ожидал возникновения мира и порядка в Ан-
глии и которой он поклонялся с ревностью фанатика и, вме-
сте с тем, поддерживал ее с холодным спокойствием геоме-
тра. Но эти и подобные им положения могли также хорошо 
служить и для враждебной партии, как это с необыкновен-
ною гениальностью легко доказал Мильтон».

Подробная передача учений названных политических 
мыслителей и тех, о которых я буду говорить в дальнейшем 



[Содержание]

76 Виктор Гольцев

изложении, возможна, разумеется, только в истории поли-
тических учений. Я ограничиваюсь лишь указанием на то, 
какова была постановка теории естественного права, какие 
главнейшие выводы проистекали из этой постановки у ве-
личайших представителей юридической мысли, исходив-
шей в своих построениях из идеи естественного права.

Знаменитый поэт Джон Мильтон был современни-
ком и политическим противником Гоббса. Он родился 
в 1608 году, скончался в 1674 году, а Гоббс, родившийся 
в 1588 году, умер в 1679 г.

В своих политических сочинениях Мильтон, как и Гоббс, 
отправлялся от мысли об естественном состоянии, толь-
ко у него это естественное состояние имело совершенно 
иной смысл и значение. Люди, рассуждает Мильтон, бу-
дучи образом и подобием Божиим, созданы для того, что-
бы властвовать, а не повиноваться. Раздоры и насилия воз-
никли на земле после грехопадения. Та война всех против 
всех, о которой говорит Гоббс, у Мильтона является, стало 
быть, не первоначальным, а производным состоянием. Что-
бы восстановить мир, люди договорились основать госу-
дарства и установить власть, которая охраняла бы порядок 
и спокойствие. Народ, все граждане вручают эту власть од-
ному лицу или нескольким, первоначально не связывая дея-
тельность власти законами, а потом, когда обнаружились 
недостатки такого устройства, правители стали подвергать-
ся ограничениям, которые постановляла в форме законов 
народная воля. Но эта народная воля не должна поражать 
естественных прав личности, к числу которых Мильтон от-
носит свободу религиозной совести и свободу печати. На-
чавши защиту свободы совести в пределах протестантизма, 
Мильтон возвышается до общих начал. «Ссылаясь на са-
мый дух христианства, он доказывает, что светский прави-
тель не только неспособен судить о делах веры, но и не име-
ет права в них вступаться. Христианство имеет дело только 
с внутренним человеком и его действиями, которые чисто 
духовны и не подлежат внешней силе» (Чичерин).



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 77

Таким образом, Мильтон, в противоположность Гоббсу, 
признавал, что и в государстве люди сохраняют свои есте-
ственные права, что верховная власть не безгранична, не все-
могуща, что в человеке существуют и должны существовать 
права, не отчуждаемые в пользу верховной власти. Отметить 
это и достаточно для моей цели. Несколько новых черт в уче-
нии об естественном праве мы найдем у Спинозы.

Спиноза рассматривал природу человека с тою же бес-
страстною философскою любознательностью, с тем же 
невозмутимым спокойствием, с каким случаются явления 
мира физического. Спиноза не желает ни плакать, ни сме-
яться над людскими пороками, слабостями и страданиями, 
а изучать их, как случаются буря и ненастье, холод и зной. 
Философ полагает, что человек действует под влиянием 
страстей, большею частью пагубных. Страсти могут сдер-
живаться разумом, но дело это трудное. Однако, если нам 
что‑либо представляется в природе бессмысленным или 
дурным, то это только вследствие ограниченности нашего 
понимания, потому что «сила естественных вещей, кото-
рою они существуют и действуют, есть сила самого Бога». 
Естественное право поэтому совпадает для Спинозы с есте-
ственною силой, и каждый предмет имеет право именно 
в меру этих сил. Рыбы, например, созданы для плавания, ма-
лые из них — для съедения большими. Несмотря на глубо-
кое уважение к великому мыслителю, невольно вспомина-
ешь при этом слова вольтеровского Панглосса: «Нет дей-
ствия без причины», и в этом лучшем из возможных миров 
зáмок барона Тундертентронка есть наилучший замок, а ба-
ронесса Кунигунда есть наилучшая из баронесс.

Человек, как и рыба, стремится к самосохранению, и име-
ет на это естественное право. Степень осуществления это-
го права определяется размером сил человека. Но Спино-
за различает страсти, влечения от разума. Только повину-
ясь последнему, человек становится свободным. Вследствие 
этого, и для Спинозы, как для Гоббса, добро, зло и правда 
возникают только с переходом из естественного состоя-



[Содержание]

78 Виктор Гольцев

ния в гражданское. Но он расходится с английским мысли-
телем, утверждая, что после договора, создавшего государ-
ство и верховную власть, человек, по естественному праву, 
может изменить эту власть, эту государственную форму. 
Затем Спиноза учит, что никто не может уступать другим 
свою способность свободно мыслить. Государство должно 
допускать независимое выражение мысли и совести гра-
жданина. Цель государства состоит в том, чтобы люди мог-
ли беспрепятственно развивать свои телесные и духовные 
способности, чтобы они пользовались своим свободным 
разумом и не враждовали друг с другом.

Трудами названных мыслителей были подготовлены ос-
нования и данные для систематического учения об есте-
ственном праве, с которым выступил знаменитый не-
мецкий юрист Пуффендорф (родился в 1632 году, умер 
в 1694 г.). Это учение я изложу несколько подробнее, чем 
предыдущие3.

Чичерин начинает Пуффендорфом нравственные поли-
тические учения, а Блунчли говорит, что для Пуффендорфа 
важнейшею задачей было раскрытие нравственной приро-
ды права, в противоположность стремлению видеть в нем 
одну только пользу.

Пуффендорф начинает первую главу своего труда установ-
лением различия между существами физическими и нрав-
ственными (Êtres physiques et moraux). Первоначальным 
творцом таких существ было Божество, которое не жела-
ло, чтобы люди жили как животные, не совершенствуя сво-
их способностей, не руководя свои чувства, свое поведение 
принципами, совершенствующими человеческую жизнь. 
Нравственные существа учреждаются людьми. Возникают 

3	 Я излагаю по французскому переводу знаменитого сочинения Пуффендорфа: 
«Le droit de la nature et des gens, ou Système général des principes les plus impor�-
tans de la morale, de la jurisprudence et de la politique» (второе амстердамское 
издание, 1712). Ср. Чичерин: «История политических учений», II, 137–172; 
Блунчли: «История общ. госуд. права и политики», 94–115.



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 79

лица в нравственном смысле слова, общественные и поли-
тические установления, а также установления церковные. 
Пуффендорф делит нравственные лица на простые и слож-
ные. К первым относятся люди, облеченные определенным 
званием, ко вторым — учреждения. Сложное нравственное 
лицо образуется тогда, когда многие индивидуумы соеди-
няются таким образом, что возникает общая и единая воля, 
общая и единая деятельность. Главною формой подобных 
соединений является государство, но оно — продукт отно-
сительно высокой культуры. Дитя не знает, что такое госу-
дарство, да и многие взрослые не понимают всего значе-
ния государственной идеи. К этой форме общежития люди 
переходят потому, что естественное влечение друг к другу 
не устранило вражды и столкновений. Понадобилась общая 
воля, верховная власть, чтобы укрепить общежитие, возник-
шее из глубоких потребностей человеческой природы. Само-
сохранение составляет одну из таких потребностей. Но че-
ловек не должен при этом нарушать чужого права, потому 
что люди по природе своей равны. Право — отнюдь не сила, 
оно должно быть сообразно с разумом и неразрывно соеди-
нено с обязанностями. В числе этих обязанностей Пуффен-
дорф признает и обязанности к самому себе. Человек дол-
жен поддерживать свою честь, воспитывать свой дух науками 
и искусствами. Все обязанности знаменитый писатель делит 
на абсолютные и гипотетические. Первые требуют, чтобы 
человек никого не оскорблял, никому не наносил вреда, счи-
тал всех по природе своей равными, делал по возможности 
добро и соблюдал верность в своих обещаниях и договорах. 
Гипотетические обязанности возникают из договора в обще-
житии. Они порождают язык, собственность, власть.

Власть возникает в семье. Основываясь на естественных 
стремлениях человека, семья заключается на договорном 
начале, предполагающем равенство. Власть мужа и отца 
устанавливается либо добровольным подчинением членов 
семьи, либо гражданскими законами. Вопреки Аристоте-
лю, Пуффендорф отрицает, чтобы власть господ над раба-



[Содержание]

80 Виктор Гольцев

ми установлялась природою. И государство — не установ-
ление природы. Если б это было так, то люди обладали бы 
всеми качествами хорошего гражданина; между тем в дей-
ствительности качества эти воспитываются долгим упраж-
нением в общежитии. Государство в этом отношении яв-
ляется необходимою школой. В естественном состоянии 
жить безопасно нет возможности, потому что люди часто 
увлекаются страстями и не слушают повелений разума. Не-
обходим для правильного общежития закон, т. е. воля выс-
шего (une volonté d’un superieur), которая налегает на зави-
сящих от нее определенный образ действия. Соединив-
шись друг с другом для взаимной безопасности, люди име-
ют в виду: либо без ограничений подчиниться той форме 
управления, которая будет установлена большинством, ли-
бо сохраняют за собой свободу войти или не войти в об-
щество, получающее определенную организацию. Таким 
образом, форма правления учреждается вторичным согла-
шением (seconde convention qui achève de former l’éstat). 
Одному лицу или нескольким доверяется наблюдение 
за благосостоянием и безопасностью общества, им 
предоставляется власть управлять государством; дру-
гие граждане обязуются повиноваться. В государствах де-
мократических такого разделения нет, потому что одни 
и те же лица являются то суверенами, как члены имеюще-
го верховную власть народа, то подданными этого народа, 
с разных точек зрения.

С момента заключения второго договора образуется го-
сударство, которое мыслится как единое лицо, с разумени-
ем и волей, и которое производит действия, различающие-
ся от действий отдельных граждан. У государства являют-
ся свои права и свое имущество. Подданные в государстве 
становятся членами его либо открытым выражением своей 
в этом отношении воли, либо молчаливым. Подразумевает-
ся, что дети граждан будут также гражданами государства 
и обязаны подчиняться его законам. Все живущие на тер-
ритории государства отказываются от своей естественной 



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 81

свободы. В противном случае, за неповиновение законам 
страны, они могут быть из нее изгнаны.

По природе человека, исполнение общих естественных 
законов и законов частных должно быть обеспечено стра-
хом наказания со стороны власти. Наказание следует опре-
делить в такой мере, чтобы его угроза превышала удоволь-
ствие от нарушения закона. Но сама верховная власть дол-
жна строго оставаться в пределах общественного блага.

Так как действия людей определяются их идеями, 
идеи же многообразны и могут быть направлены во вред 
общежитию, то необходимо публичное воспитание, в ос-
нову которого должны быть положены доктрины, сооб-
разные с целями и выгодами общежития. Пуффендорф 
соглашается с Гоббсом, что верховная власть может пре-
следовать вредные учения, но прибавляет, что истине при 
этом нечего опасаться, потому что все учения, согласные 
с истиною, не ведут к нарушению мира, а потому и не бу-
дут стеснены государством в своем обнаружении. При 
этом властитель обязан всего себя отдать изучению науки 
управления, жить единственно для народа. Советниками 
государя (суверена) должны быть только мудрые и опыт-
ные люди. Подданные должны жить под справедливыми, 
благосклонными и ясными законами, приноровленными 
к особенностям и духу народа. Не надо множить законов 
и стеснять свободу гражданина больше, чем того требуют 
блага государства вообще и каждого гражданина в частно-
сти. В податях необходимо установить строгую справедли-
вость и налагать их в точном соответствии с имуществом 
гражданина. Вопреки Гоббсу, Пуффендорф признает воз-
можным противоречие между законами права естествен-
ного и теми, которые будут установлены государственною 
властью. Так как главная цель государства состоит в том, 
чтобы было обеспечено мирное и свободное пользование 
естественными правами, то лишь безумная власть будет из-
давать гражданские законы, идущие против законов есте-
ственных.



[Содержание]

82 Виктор Гольцев

Пуффендорф полагает, например, что собственность 
установлена ранее образования гражданских обществ и от-
носится поэтому к правам естественным. Правила справед-
ливости вытекают из природы вещей и обязательны для лю-
дей, потому что не могут быть верными два противоречи-
вых суждения об одном и том же предмете. На основании 
естественного права, Пуффендорф требует религиозной 
терпимости. В этом воззрении, замечает Блунчли, его под-
держивал в Гейдельберге курфюрст Карл-Людвиг, который 
выстроил для тех христианских вероисповедований один 
общий храм согласия. Естественное право дает правила 
для отношения всех людей, не принимая во внимание осо-
бенностей ни народов, ни вероисповедований. «Пуффен-
дорф, — говорит автор Истории политических учений, — 
восторжествовал над своими противниками и окончатель-
но вытеснил из науки учение о происхождении естествен-
ного закона из состояния невинности».

Это состояние первоначальной невинности является 
опять во главе угла в построениях Ж.‑Ж. Руссо. Но, прежде 
чем перейти к этому мыслителю, я укажу на развитие есте-
ственного права в Германии, в трудах Лейбница, Томазия 
и Вольфа. Указания эти будут очень коротки, потому что 
для нашей цели следует отметить только главные видоизме-
нения, внесенные в это учение после Пуффендорфа.

У Лейбница нравственный элемент в учении об естествен-
ном праве поглощает элемент юридический, а нравствен-
ность неразрывно связывается с богословием. Лейбниц от-
правляется при этом в своих рассуждениях не от личности, 
а от общества, т. е. не от составных частей, а от целого. Тома-
зий, наоборот, разрабатывал право с точки зрения индиви-
дуализма. Разумное существо, утверждал он, не может жить 
без нормы закона. Этот закон есть божественное предпи-
сание, начертанное в сердцах людей. Деятельность разу-
ма требует непрерывного сношения с себе подобными. От-
сюда — стремление к общежитию и основное предписание 
естественного закона: «делай то, что необходимым образом 



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 83

согласуется с общежитием, и не делай того, что ему проти-
воречит». В соответствии со своим общефилософским миро-
пониманием, Томазий являлся непоколебимым сторонником 
свободы вообще, свободы мысли и совести в особенности. 
«В небольшой статье, посвященной Фридриху, маркграфу 
бранденбургскому, он разбирает вопрос, почему немцы в на-
уке отстали от других народов4, и отвечает: сказать ли это од-
ним словом? Неограниченная свобода, да, свобода одна дает 
духу истинную жизнь; без нее человеческий разум, как бы он 
ни был высок, кажется мертвым и бездушным. Человеческая 
воля или, лучше сказать, зависящая от воли сила телесных 
движений в гражданском обществе подчиняется другим лю-
дям; разум же не знает иного владыки, кроме Бога, а потому, 
когда на него налагается человеческий авторитет в виде руко-
водителя, то либо это иго становится ему невыносимым, ли-
бо он сам делается неспособным ко всякой доброй науке, ес-
ли он принужден покориться ярму, или же добровольно ему 
подчиняется, побуждаемый пустою честью, страхом или жа-
ждою денег. Томазий утверждает, что голландцы, англичане 
и даже французы свободе обязаны своими успехами в науке, 
тогда как, напротив, недостаток свободы подавил блестящие 
способности итальянцев и испанцев. Он выражает надежду, 
что священный огонь пробудится, наконец, и в Германии, 
с тех пор, как высокие особы начинают более и более чест-
вовать подавленную до сих пор свободу и давать ей надлежа-
щий блеск, хотя ее враг, рабская лжемудрость, всеми силами 
старается этому противодействовать» (Чичерин).

В трудах Вольфа мы видим стремление согласовать идеи 
Лейбница с идеями Томазия. В некоторых отношениях эк-
лектическая система этого философа идет назад сравнитель-
но с предшествующим развитием мысли. С занимающей нас 
точки зрения немаловажно, например, отметить, что Вольф 
(родился в 1679, умер в 1754 году), был противником пол-
ной свободы совести, что он оправдывал употребление пыт-

4	 Христиан Томазий родился в 1655 году, умер в 1728 году.



[Содержание]

84 Виктор Гольцев

ки, если нет другого средства открыть виновного, а пре-
ступление настолько значительно и опасно, что непремен-
но требует наказания. Государство вообще должно, по уче-
нию Вольфа, слишком далеко простирать свою карающую, 
ограждающую и определяющую руку, так что личная свобо-
да стеснена у Вольфа со всех сторон. Объясняет он это тем, 
что естественный закон, им также признаваемый, вследствие 
неразумности людей, недостаточен. Правительство, одна-
ко, прибавляет и он, не должно предписывать ничего такого, 
что противоречило бы закону естественному.

Приведенных указаний довольно для того, чтобы опре-
делить важную роль, которую играло учение об естествен-
ном праве и то многообразное истолкование, которому эта 
идея подвергалась в своем историческом развитии. Разви-
тие это не шло вполне правильным, логическим путем, и не-
которые результаты научной мысли отодвигались впослед-
ствии возобновленными заблуждениями. Так, у Руссо мы 
встречаемся с учением о первобытной невинности, разру-
шенной потом цивилизацией, науками и искусствами, не-
смотря на то, что это мнение было в достаточной степени 
опровергнуто мыслителями, предшествовавшими Руссо. 
С другой стороны, Руссо возобновляет и другое заблужде-
ние, по которому человек, выходя из естественного состоя-
ния, отдает, в общественном договоре, все свои права го-
сударству (народу) и утопает в этом всемогуществе обще-
ства. Но нельзя не прибавить, что в дальнейшем развитии 
государственных учений наступило одностороннее тече-
ние. Развитие исторических знаний не могло не привести 
к несомненному заключению, что того естественного со-
стояния, о котором говорит Руссо, того золотого века, ка-
кой он нам изображает, в действительности никогда не су-
ществовало. Из этого, однако, отнюдь не вытекало утвер-
ждения, что никаких естественных прав нет и быть не мо-
жет, что все права человека приобретаются в обществе, ме-
няются с его историческими судьбами. Поясню аналогией. 
Только в наши дни, благодаря успехам естествознания, ока-



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 85

зывается возможным определить нормальные условия пи-
тания, одежды и жилища человека. Дальнейшее приобре-
тение точных знаний поведет к тому, что в подробностях 
многое в этом отношении изменится, в смысле улучше-
ния; но многое уже теперь составляет прочное завоевание 
науки. Гигиена и диэтетика изображают нам нормальные 
условия физического существования человека, те есте-
ственные требования, которые в этом отношении предъяв-
ляет наш организм. Не менее естественны и повелительны 
те требования, которые научная мысль начинает формули-
ровать в настоящее время и которые составляют нормаль-
ные условия для правильного существования человека в об-
ществе. Психология, история и та наука, которая носит на-
звание социологии, представляют данные для определения 
того, чтó содействует умственному и нравственному разви-
тию личности, чтó противодействует этому развитию или 
искажает его. Юрист не станет, разумеется, писать теперь 
законы, которые во всех подробностях были бы обязатель-
ны для всех народов и во всякое время. Но юридическая 
мысль может и должна вскрыть те общие начала, без осуще-
ствления которых немыслимо правильное, нормальное об-
щежитие. Эта мысль, отдавая должное государству, самым 
разнообразным формам его устройства, останавливается 
перед основными требованиями личности, нарушение ко-
торых в государстве лишило бы последнее нравственного 
смысла, — иными словами, отняло бы у него живую душу.

Есть значительная доля правды в утверждении Б. Н. Чиче-
рина, что «метафизике новые народы обязаны своею сво-
бодой» (Собственность и государство, I, 25). Идеальное на�-
чало человеческой свободы одушевляло лучших людей про-
шлого и нынешнего веков, их восторженною преданностью 
оно превращалось в живое дело, в общественные учрежде-
ния. И это может служить спасительным предостережением 
против тех, кто в философских системах прежнего времени 
не видит ничего, кроме пустых бредней, или предполагает, 
что отвлеченная идея, что юридическая мысль далека от дей-



[Содержание]

86 Виктор Гольцев

ствительности и несоизмерима с практическими заботами 
повседневной жизни. Великие идеи всегда оставляют глубо-
кий след в истории человечества, всегда преобразуют нравы 
и общественный строй. К числу таких плодотворных идей 
принадлежит и идея об естественном праве.

Государство охраняет общие интересы, интересы частные 
должны быть предоставлены свободе. Точной и неизменной 
границы в этом отношении, полагает Чичерин, установить не-
возможно. «Но, несмотря на то, в высшей степени важно все-
гда иметь в виду это разделение, ибо без него свобода исчеза-
ет. Неприкосновенность частной жизни и частной деятельно-
сти должна считаться коренным законом всякого образован-
ного общества. Вмешательство государства в эту область мо-
жет быть оправдано только в крайних случаях и всегда должно 
считаться не правилом, а исключением» (Собственность и го-
сударство, I, 30). И вовсе не надо быть сторонником метафи�-
зического мышления, чтобы признать справедливость этого 
мнения Б. Н. Чичерина. У человека на самом деле существуют 
вполне законные потребности, естественные права, без удо-
влетворения которых умаляется и искажается нравственное 
достоинство личности, входящей в состав общежития. Обще-
житие это обязано обеспечить человеку известные минималь-
ные права, без которых само общежитие осуждено на застой 
и омертвение. Свобода человека сдерживается в государстве 
соображением справедливости, то есть признанием такой же 
свободы за другими людьми, и к этим двум началам в совре-
менном обществе присоединяются соображения общего бла-
га, общей пользы, по которым нельзя, например, оставлять че-
ловека на произвол беспощадной борьбы за существование. 
В настоящее время мы не в состоянии еще представить в стро-
гой и точной системе те естественные права, которые состав-
ляют неотъемлемое достояние человека и развитие которых 
в государстве составляет величайшую задачу и благородней-
шую заслугу мудрого правительства. Но каждый признает, что 
к числу таких прав относится право на жизнь, в физическом 
и духовном смысле этого слова. Победы человеческого разу-



[Содержание]

Об идее естественного права (1890) 87

ма, расширение области нашего знания ведут к тому, что наши 
естественные права углубляются, являются новые пути и сред-
ства для пользования ими. Так, изобретение книгопечатания 
далеко раздвинуло пределы нашей свободной мысли, дало но-
вое искусственное орудие нашему естественному праву пере-
давать друг другу свои мысли; но само право, в основе своей, 
осталось неизменным. Выросло сознание его, лучше опреде-
лились те способы, которыми оно может быть обеспечено, — 
и это, разумеется, является великим успехом просвещения. За-
родыши естественного права, его основные требования зало-
жены в человеческой природе; но ясная, отчетливая и в то же 
время, достаточно полная система этих требований составля-
ет результат сознательной исторической жизни. Гражданин 
современного государства носит в себе сознание своего че-
ловеческого достоинства, своих естественных прав. Отдель-
ный человек обязан поэтому в свою очередь защищать госу-
дарство от внешних врагов, платить подати, повиноваться за-
конам. Но для этого необходимо, чтобы законы эти не проти-
воречили естественным правам человека. Философская мысль 
признала естественный закон началом развивающимся, тем 
идеалом, к которому следует стремиться. «Надобно, — гово-
рит Чичерин (Собственность и государство, I, 87), чтобы фи�-
лософское право превратилось в положительное, ибо только 
последнее имеет обязательную силу для граждан». Не менее 
необходимо, чтобы право положительное принимало в сооб-
ражение предписания права естественного, и отнюдь не всту-
пало в борьбу с теми разумными потребностями, без удовле-
творения которых не может быть и речи о достоинстве чело-
веческой личности, о нравственном смысле общежития. «Ес-
ли, — справедливо замечает Чичерин (ibid., 96), — я уважаю 
закон, то и закон должен оказать мне уважение». Только при 
соблюдении этого основного условия может расти и крепнуть 
современное государство, все выше и выше поднимая требо-
вания справедливости; только при этом условии возможно 
развитие чувство законности и полный расцвет благородней-
ших стремлений человека.



[П. Струве]

[Рец.:] П. Новгородцев. Историческая 
школа юристов, ее происхождение 
и судьба. Опыт характеристики основ 
школы Савиньи в их последовательном 
развитии. Москва, 18961

Книга г. Новгородцева затрагивает любопытные стра-
ницы из истории общественной науки в XIX в. Автор рас�-
сматривает историческую школу как реакцию против есте-
ственно-правовых, рационалистических воззрений предше-
ствующего времени. В то же время он констатирует у самих 
представителей исторической школы мысли, «совершенно 
переносящие нас в атмосферу прежних воззрений». «За-
дача правителей, — говорит Савиньи в одном месте, — со-
стоит в том, чтобы признавать право, существующее неза-
висимо от них. Живущее в народе право есть единственно 
разумное. Ставя на место его свой произвол, они поступа-
ют вопреки своему призванию». «Таким образом, — за-
мечает г. Новгородцев (стр. 101), — народное право (ис-

1	 Печатается по первой публикации. Авторство установлено М. А. Коле-
ровым: [П. Струве.] [Рец. на:] П. Новгородцев. Историческая школа 
юристов, ее происхождение и судьба. Опыт характеристики основ шко-
лы Савиньи в их последовательном развитии. Москва 1896. Стр. 226. Це-
на 1 р. 25 коп. // Новое Слово. СПб., 1897. Кн. 10. Июль. II отд. С. 75–78.



[Содержание]

[Рец.:] П. Новгородцев. Историческая школа юристов 89

торической школы) оказывается своего рода естественным 
правом, священным и неприкосновенным для правителей». 
То же самое отмечают цитируемые г. Новгородцевым Ци-
тельман и лорд Актон. Автор, по‑видимому, в этом призна-
нии естественного права со стороны его первых и в извест-
ном смысле наиболее радикальных отрицателей усматри-
вает доказательство некоторого права юридической док-
трины на существование. «Основную тенденцию» ее он 
видит в «стремлении к нравственной оценке права, с точ-
ки зрения известных идеальных требований» (стр. 15); ра-
ционализм есть «протест личного нравственного сознания 
против отживших свой век установлений» (стр. 13). Такой 
протест, конечно, вполне законен, и в этом нельзя не согла-
ситься с автором. Но на всей его работе лежит печать неко-
торой философской неясности, и, вне всякого сомнения, 
это неясность значительно понизила качество исследова-
ния г. Новгородцева.

Подчеркивая известную общность между естественно-
правовой доктриной и исторической школой, поскольку 
последняя «историческое» «народное» право возводи-
ла в разумное и естественное, автор, по‑видимому, не за-
мечает, что действительно в основе этой общей конструк-
ции лежит одна и та же ошибка. Признавать ли естествен-
ным и разумным историческое, унаследованное право или 
кодификацию (и вообще законодательство) в реформатор-
ском смысле — с логической точки зрения безразлично, 
раз рядом с этим естественным правом мыслится другое 
не естественное, не разумное, но вполне реальное право. 
История политической экономии и социальных доктрин 
представляет в этом отношении полную аналогию с исто-
рией правоведения: «естественные законы» буржуазной 
политической экономии в формальном отношении вполне 
тождественны с естественным правом ненаучного социа-
лизма. Ошибка тут одна и та же: перенесение нравственно-
го закона в реальный мир и недостаточное разграничение 
этого нравственного закона от естественной закономер-



[Содержание]

90 П. Струве

ности двоит реальный мир на две области: естественную 
и не естественную, причем критерием естественности пра-
ва и учреждений берется их соответствие с нравственным 
законом. Это ненаучное удвоение мира ведет свое нача-
ло уже совершенно явственно от стоиков, и историческая 
школа, возводя историческое право в естественное и ра-
зумное, наполнила лишь старую идеологическую форму но-
вым содержанием, на сей раз консервативным и даже ре-
акционным. Этого содержания и его реальных обществен-
ных корней г. Новгородцев не исследует, и в то же время он 
не дает ясного анализа формальной сущности естественно-
го права и учения исторической школы.

Двойственность, вносимая приложением нравственного 
закона к реальному миру бытия, не могла быть устранена 
исторической школой в силу ее метафизического характе-
ра. Г. Новгородцев недостаточно подчеркнул эту ее особен-
ность, и не сделал он этого, нам думается, по той же при-
чине, по которой он не сумел отчетливо установить фор-
мальную сущность естественного права: в его собствен-
ных воззрениях царит та же самая неясность, которая ле-
жит в основе всяких естественно-правовых доктрин, в том 
числе и естественного права исторической школы. В глазах 
г. Новгородцева реальный мир тоже двоится — на царство 
необходимости и царство свободы, тогда как в сфере эмпи-
рически-реального мира есть только одна необходимость. 
Отсюда у автора сочувствие к несостоятельным концеп-
циям Шеллинга и Гегеля, примиряющим свободу и необ-
ходимость. Это сочувствие осложняется еще совершенно 
некритической слабостью автора к роли «личности» в ис-
тории. Мы говорим: некритической, потому что г. Новго-
родцев нигде не дает ни определения, ни анализа понятия 
личности. Жаль, что он не усвоил себе истины, которую 
формулировал Кант в «Критике чистого разума»: «по-
нятие личности вертится вокруг самого себя и не может 
ни в одном вопросе, который требует синтетического по-
знания, подвинуть нас вперед».



[Содержание]

[Рец.:] П. Новгородцев. Историческая школа юристов 91

Итак, философская точка зрения автора несостоятель-
на, и в этом отношении его труд, до известной степени, 
является в нашей литературе шагом назад, по отношению 
к работам Муромцева, который, по крайней мере, пра-
вильно определил «задачу науки права» (См. «Определе-
ние и основное разделение права». Москва, 1879 г., стр. 4 
и сл., а также «Очерки общей теории гражданского пра-
ва». Москва, 1877 г.). А так как реальное общественное 
содержание и мотивы учений исторической школы в пра-
ве г. Новгородцевым не исследуются, то главное значение 
его работы сводится к тщательному историческому обзо-
ру воззрений Гуго, Савиньи, их продолжателей и крити-
ков. Конечно, некоторые новые данные о ранних спорах 
исторического и философского направлений, сообщаемые 
г. Новгородцевым (стр. 68 и сл.), а также весьма тщатель-
ное изложение взглядов Гуго (стр. 39 и сл.) имеют извест-
ную научную задачу и цену, но тем не менее жаль, что автор 
не потратил своего времени на анализ и характеристику об-
щественного содержания исторической школы как реак-
ционного учения. Это было бы гораздо интереснее и цен-
нее в научном отношении. Г. Новгородцев даже ни разу 
не называет Эдмунда Берка; не упоминает он также о том, 
что в <18>40‑х гг. против исторической школы писал Карл 
Маркс (в «Rheinische Zeitung» за 1842 г. №221, статья 
против Гуго «Das philosophische Manifest der historischen 
Rechtsschule» и в «Deutsch-Französische Jahrbücher» 
за 1844 г. статья «Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso�-
phie»). Эти статьи, а также статья Адольфа Зеегера (See�-
ger) «Die deutscher Rechtswissenschaft in ihrem Verhältniss 
zu unserer Zeit» в сборнике Георга Гервега «Ein und zwan�-
zig Boden aus der Schweiz» (2‑е изд. Glarus 1844 г.) весьма 
характерны для отношения крайней левой гегельянства 
к исторической школе. Зеегер вслед за Л. Булем (Die 
Verfassungsfrage in Preussen) называет историческую 
школу романтикой в области права. Напрасно также г. 
Новгородцев не сопоставил взглядов Савиньи и Пухты 



[Содержание]

92 П. Струве

со взглядами Карла Людвига фон Галлера и Адама Мюлле-
ра. Тогда формальное тождество некоторых предпосылок 
естественного права и учений его противников, предста-
вителей романтизма и историзма, выступило бы еще яснее, 
а в то же время для характеристики общественного смыс-
ла исторической школы крайний правый фланг противни-
ков рационализма чрезвычайно поучителен. Между тем г. 
Новгородцев ограничился указаниями на Юстуса Мёзера, 
у которого были, как говорят немцы, «geistreiche Einfalle», 
но который не был вовсе теоретиком и систематиком. 
Очень хорошо, ясно и изящно изложены у г. Новгородце-
ва взгляды Иеринга (стр. 131 и сл.): этот отдел книги нам 
кажется во всех отношениях наиболее удавшимся. Наобо-
рот, страницы, посвященные Шеллингу и Гегелю, не удо-
влетворяют нас. Странно, что г. Новгородцев цитирует 
только «Philosophie der Geschichte» Гегеля и не упоминает 
о той прямой полемике с исторической школой, которую 
вел Гегель в «Grundlinien der Philosophie des Rechts» (209–
229), где он писал, между прочим: «Einer gebildeten Nati�-
on oder dem juristischen Stande in derselben die Fähigheit ab-
zuschprechen, ein Gesetzgbuch zu Machen… wäre einer der 
grössten Schimpfe, der einer Nation oder jenem Stande an-
gethan werde könnte… Wenn man in der neuesten Zeit der 
Völkern den Beruf zur Gesetzgebung (курсив наш) abgespro-
chen hat, so ist, dies nicht allein ein Schimpt, sondern enthält 
das Abgeschmackte» etc. etc. Эти слова прямо направлены 
против Савиньи; с Гуго в «Philosophie des Rechts» Гегель 
тоже полемизирует, называя его Herr Hugo, что на немец�-
ком языке само по себе выражает несколько язвитель-
ное отношение. Неправильно, на наш взгляд, г. Новгород-
цев — вслед за Gierke и Aguiléra — сближает воззрения 
Канта на право и его развитие со взглядами Шеллинга и Ге-
геля, нельзя же в самом деле забывать, что у Канта совер-
шенно отсутствовала та метафизическая подкладка, в ко-
торой так называемый «объективизм» Шеллинга и Гегеля 
немыслим. Если Шеллинг в «Системе трансценденталь-



[Содержание]

[Рец.:] П. Новгородцев. Историческая школа юристов 93

ного идеализма» несколько приближается к Канту, автору 
«Ideen zur einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher 
Absicht», то между этой последней вещью и гегелевской 
конструкцией истории в «Philosophie der Geschichte» 
целая пропасть. Недаром Кант свой маленький этюд по фи-
лософии истории начинает с отрицания свободы воли в ми-
ре «явлений».

Несмотря на все отмеченные недостатки, диссертация 
г. Новгородцева серьезный и самостоятельный труд, об-
наруживающий в ее авторе солидную эрудицию и вдумчи-
вость. Нельзя также не указать, что, в противоположность 
очень значительному количеству ученых диссертаций, в ней 
совершенно нет балласта в виде множества ненужных стра-
ниц, призванных своей численностью маскировать убоже-
ство мысли и слабость эрудиции авторов почтенных «уче-
ных трудов». Наконец, немаловажное и очень редко встре-
чающееся достоинство книги г. Новгородцева представля-
ет ее правильный, местами даже изящный язык. После дис-
сертаций, из которых можно выловить несколько десятков 
синтаксических ошибок, чтение такой работы доставляет 
известное эстетическое удовлетворение.



Евгений Трубецкой

Новое исследование о философии права 
Канта и Гегеля (П. И. Новгородцев. 
Кант и Гегель в их учениях о праве 
и государстве. М., 1902)1

I.

Новый труд профессора П. И. Новгородцева «Кант и Ге-
гель в их учениях о праве и государстве» тесно связан с его 
предшествовавшим исследованием «Историческая школа 
юристов». В обоих названных трудах П. И. Новгородцев 
выступил в роли защитника идеи естественного права про-
тив современного историзма и позитивизма. Для выполне-
ния этой задачи требовалось прежде всего так или иначе 
посчитаться с наиболее типическими проявлениями новей-
шего историзма, подвергнуть критическому разбору уче-
ния, отрицающие естественное право. Это и было сделано 
профессором Новгородцевым в его магистерской диссер-
тации «Историческая школа юристов». «Заинтересовав-
шись судьбами естественного права, — говорит г. Новго-
родцев, — я постарался рассмотреть в этом труде, насколь-

1	 Печатается по первой публикации: Евгений Трубецкой. Новое исследо-
вание о философии права Канта и Гегеля. (П. И. Новгородцев. Кант и Ге-
гель в их учениях о праве и государстве. М., 1902) // Вопросы философии 
и психологии. Кн. 61. М., 1902. II о. С. 581–605.



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 95

ко историческое направление в юриспруденции упраздни-
ло ту идею, которая издавна являлась опорой философии 
права. В результате исследования я пришел к мысли, что 
это упразднение было мнимым и что естественно-правовая 
идея пережила те нападения, которые были против нее сде-
ланы».

Мне нет надобности входить здесь в подробный разбор 
первого труда г. Новгородцева, который я считаю весьма 
удачным как по мысли, так и по выполнению. Но ввиду тес-
ной связи этого труда с разбираемой мною книгой о Кан-
те и Гегеле, я считаю не лишним сказать два слова о его важ-
нейших результатах. А именно: профессору Новгородце-
ву удалось весьма убедительно доказать, что в учениях ко-
рифеев новейшего историзма содержатся элементы той 
самой идеи естественного права, которую они отвергают. 
Отношение Савиньи к этой идее — далеко не последо-
вательно: с одной стороны, он является ее противником, 
с другой стороны, у него попадаются изречения, перенося-
щие в атмосферу естественно правовых воззрений.

В этой двойственности сказываются не те или другие слу-
чайные недостатки изложения Савиньи, а коренное про-
тиворечие его мысли. Естественный рост права, его само-
бытное национальное развитие в учении знаменитого не-
мецкого юриста представляется то как необходимый есте-
ственный закон развития права, коего не в силах нарушить 
законодатель, то как норма желательного, должного, с кото-
рой он обязан сообразоваться. Творчество законодателя 
с этой точки зрения признается то невозможным, то неже-
лательным. Поскольку Савиньи считает невозможным ка-
кое бы то ни было творческое воздействие законодателя 
на развитие права, постольку, разумеется, он становится 
в принципиально отрицательное отношение к естественно-
му праву. Естественное право выражает собою норму же-
лательного, должного; если все правовое развитие совер-
шается с неуклонной, стихийной необходимостью, исклю-
чающей свободное содействие человеческой воли, к праву 



[Содержание]

96 Евгений Трубецкой

нельзя обращаться с какими бы то ни было пожеланиями 
и требованиями; постольку, очевидно, о естественном пра-
ве не может быть и речи. Однако Савиньи обращается к за-
конодателю с рядом нравственных требований: он хочет, 
чтобы законодатель не нарушал естественного роста пра-
ва, не вносил в него аномалий: законодатель должен быть 
точным выразителем народного правосознания: он дол-
жен признавать «единственно разумное» право — право, 
живущее в сознании народа. Поскольку Савиньи противо-
полагает право «единственно разумное» праву существу-
ющему, поскольку он рассматривает право действующее 
с точки зрения должного, он, сам того не замечая, стано-
вится на почву отвергаемого им естественного права.

Такие же противоречия замечаются и в мысли новей-
шего представителя исключительно исторического воз-
зрения на право Иеринга: с одной стороны, он утвержда-
ет, что все нравственные и юридические понятия человека 
суть результат веками накопленного исторического опы-
та: с этой точки зрения, разумеется, не может быть и речи 
о естественном праве, так как в основе естественного пра-
ва лежит сверхопытная по существу идея должного. С дру-
гой стороны, Иеринг оценивает все положительное право 
с точки зрения “идеи права”, понимая под этой идеей пра-
во, как оно должно быть, в отличие от права существующе-
го. Мало того, Иеринг признает идею права необходимым 
фактором правового развития: он учит, что разумная цель 
есть «творец права». Но цель есть идея по существу апри-
орная, сверхопытная: из опыта мы узнаем только то, что 
есть; между тем цель есть представление о том, что должно 
быть, следовательно, о том, чего нет в нашем опыте. Таким 
образом, в основе учения Иеринга лежит непримиренная 
противоположность эмпиризма и идеализма. С одной сто-
роны, он типический представитель современного исто-
ризма, враждебного естественному праву, с другой сторо-
ны, в его философии несомненно присутствуют элементы 
естественно-правовые.



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 97

Такая же непоследовательность может быть указана 
в мысли всех вообще сторонников исключительно истори-
ческого воззрения на право. Между прочим, проф. Новго-
родцев вслед за другими учеными (Тило, Бергбом, Нази-
мов) указывает на присутствие естественно-правовых воз-
зрений в учении знаменитого критика естественного права 
Шталя. В результате превосходного исследования г. Нов-
городцева оказывается, что новейший историзм не толь-
ко не упразднил идеи естественного права, но даже не был 
в состоянии вытравить ее из сознания собственных своих 
сторонников: это обусловливается тем, что идея естествен-
ного права есть необходимый, неустранимый элемент пра-
восознания. Наше правосознание всегда возвышается над 
правом положительным, никогда не покрывается им; в ка-
честве правила поведения всякая норма позитивного пра-
ва в отдельности точно так же, как и весь правовой поря-
док в своей совокупности, подлежит нравственной оценке; 
но подвергать позитивное право нравственной оценке — 
значит сопоставлять его с правом долженствующим быть, 
или, что то же, — с правом естественным. С одной сторо-
ны, естественное право представляет собою необходимую 
нравственную основу права положительного, так как вся-
кая норма положительно права нуждается в нравственном 
оправдании; с другой стороны, в качестве нравственного 
критерия над правом положительным, оно является необ-
ходимым фактором усовершенствования, прогрессивно-
го развития последнего. У Бергбома — одного из наибо-
лее выдающихся представителей современного историз-
ма в юриспруденции — мы находим замечательное объяс-
нение той необычайной жизненности, которая составля-
ет отличительную черту идеи естественного права. В душе 
каждого человека, говорит он, у естественного права есть 
мощный союзник: это то чувство, что то или другое из су-
ществующего на самом деле не должно бы было существо-
вать; на практике это чувство проявляется как стремление 
к преобразованиям. «Вот это‑то стремление, — продолжа-



[Содержание]

98 Евгений Трубецкой

ет Бергбом, — и есть главный враг нашей научной методы, 
а вместе с тем — один из сильнейших стимулов естествен-
ного права». Это характерное признание заключает в се-
бе как бы невольную апологию естественного права и вме-
сте с тем полнейшее осуждение точки зрения самого Берг-
бома. Если стремление человека к преобразованиям, т. е. 
к усовершенствованию исторически существующего, явля-
ется злейшим врагом его метода, то этим только доказыва-
ется негодность последнего. Стремление это выражает то, 
что составляет смысл и цену человеческого существования, 
и то научное направление, которое хочет его устранить, са-
мо себе изрекает смертный приговор.

II.

Как бы ни были различны понимания идеи естественно-
го права, ее сторонники сходятся между собою в том, что 
она обнимает собою совокупность таких правил или норм, 
которые обязательны сами по себе, независимо от како-
го бы то ни было внешнего законодательства, независи-
мо от предписания того или другого внешнего авторите-
та. Обязательность законов, издаваемых государственною 
властью, обусловливается авторитетом государства; обяза-
тельность норм церковного права обусловливается авто-
ритетом церкви; обязательность норм обычного права по-
коится на авторитете той или другой общественной сре-
ды, подчиняющейся определенным юридическим обычаям; 
обязательность всех вообще норм положительного права 
обусловливается тем или другим общественным авторите-
том. Напротив, нормы естественного права, если только 
мы вообще признаем существование таких норм, автори-
тетны сами по себе, единственно вследствие своей разум-
ности. Если нормы положительного права по существу ге-
терономны, то о существовании норм естественного пра-
ва можно говорить только в том предположении, что наш 



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 99

разум автономен, что он представляет собою независимый 
от внешнего законодательства источник нравственных су-
ждений.

Вопрос о естественном праве неизбежно должен был 
привести г. Новгородцева к вопросу о самостоятельно-
сти этического начала. Если разум наш не есть самостоя-
тельный законодатель в нравственной сфере, то над исто-
рически сложившимися правовыми нормами нет высшего 
суда и высшего законодательства, а в таком случае, разуме-
ется, не может быть и речи о естественном праве. При та-
кой постановке вопроса за разрешением его необходимо 
обратиться к этике Канта. Говоря словами проф. Новгород-
цева, «нет ничего удивительного в том, если современная 
мысль в разрешении вопроса о самостоятельном значении 
нравственной точки зрения обращается к Канту. История 
философии не знает до сих пор более крупной попытки об-
основать самостоятельное положение этической методы» 
(предисловие, стр. II). Этим определился план разбираемой 
книги. Критический анализ нравственной философии Кан-
та и связанных с нею учений о праве и государстве составил 
главную ее часть. Г. Новгородцеву предстояло выяснить как 
положительные достоинства, так и пробелы указанных от-
делов Кантова учения. «Пробелы эти, — говорит г. Нов-
городцев, — как известно, нашли глубокомысленного кри-
тика в лице Гегеля. Его основные замечания против Канта 
до сих пор сохраняют весь свой интерес и в своей совокуп-
ности полагают фундамент для другого построения мо-
ральной философии, основанного на иных началах и стрем-
лениях. Нельзя найти лучшей параллели для взглядов Канта. 
Изучая круг вопросов, выдвинутых Гегелем, мы убеждаемся 
в их настоятельной важности, но убеждаемся также и в том, 
что они не устраняют, а восполняют вопросы Канта. Мне 
представлялось поучительным именно совместное изложе-
ние их доктрин, при помощи которого всего лучше выясня-
ются как самостоятельность нормативного рассмотрения, 
так и необходимость его восполнения».



[Содержание]

100 Евгений Трубецкой

Как видно отсюда, задача книги г. Новгородцева — не ис-
торическая, а догматическая: это — попытка восполнить 
Канта Гегелем. Цель автора заключается не в том, чтобы 
исследовать историческое происхождение двух названных 
учений, а в том, чтобы выяснить их внутреннюю ценность. 
Так понимая свою задачу, г. Новгородцев изучает системы 
Канта и Гегеля «вне связи с вызвавшей их исторической 
обстановкой». Подобная попытка в наши дни нуждает-
ся в особенном оправдании, ибо, говоря словами г. Новго-
родцева, «теперь стало не только обычным, но и общеобя-
зательным требование, чтобы идеи изучались в связи с ре-
альной средой, в которой они возникли и получили рас-
пространение. Столь же обычным, почти шаблонным стало 
возражение, стремящееся подорвать научную цену тех ис-
следований, которые оставляют в стороне обстановку, сре-
ду и берут учения в их обособленном существовании и вну-
треннем значении».

Чтобы устранить эти возражения, г. Новгородцев пред-
посылает своему исследованию пространственное введе-
ние, трактующее о методе изучения идей. Признавая важ-
ность и необходимость исторического объяснения проис-
хождения идей, автор, во‑первых, указывает на неизбеж-
ные границы такого объяснения, а во‑вторых, настаивает 
на том, что при изучении идей вообще невозможно огра-
ничиться одной исторической методой: «Наряду с истори-
ческой задачей здесь возникают другие проблемы, которые 
не укладываются в пределы собственного исторического 
изучения и имеют самостоятельный интерес». Это — во-
просы системы, критики, догмы. «Соответственно с этим 
можно говорить об особом и отличном от исторического 
изучении идей, для которого всего удобнее сохранить ста-
рое название философского» (стр. 14).

Само собою разумеется, что вопрос о происхождении 
идей и об относительном их значении для той или другой 
исторической эпохи нисколько не исключает философско-
го, догматического вопроса о том, какие элементы истины 



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 101

они в себе заключают: задача исследователя не ограничива-
ется тем, чтобы отметить те условия времени и места, кото-
рые влияют на образование философских систем и делают 
возможным их появление в ту или другую историческую 
эпоху; чтобы изучение философских систем было всесто-
ронним, необходимо путем философского анализа разли-
чить в каждой из них универсальное от местного, отделить 
в учении каждого философа те элементы истины, которые 
имеют непреходящее значение от временных исторических 
наростов. Поэтому, конечно, нельзя не сочувствовать тому, 
что г. Новгородцев говорит о важности философского из-
учения идей: отрицать необходимость такого изучения мо-
жет только тот, кто отрицает возможность философского 
познания вообще и видит в истории философии только ис-
торию человеческих заблуждений. Если стать на такую точ-
ку зрения, то, конечно, философские идеи могут интересо-
вать нас только в качестве «рефлексов» или отражений той 
или другой исторической среды в человеческом сознании; 
но, если мы верим в философию, философские системы 
приобретают для нас самостоятельное значение и цену: мы 
можем обращаться к ним для разрешения волнующих нас 
метафизических вопросов и, следовательно, можем интере-
соваться ими и независимо от их непосредственного отно-
шения к породившей их исторической среде.

Само собою разумеется, что оба эти способа изучения 
должны взаимно восполнять друг друга. Как совершенно 
верно замечает г. Новгородцев, чтобы объяснить историче-
ски философскую систему, нужно прежде всего понять ее: 
но понять философское учение — значит именно усвоить 
себе заключающийся в нем положительный элемент исти-
ны, отбросив заблуждения. Вполне понять философскую 
систему — значит возвыситься над нею: изречение Вин-
дельбанда — «Kant verstehen, heisst über ihn hinausgehen» 
(Präludien, VI) применимо ко всякому вообще философу. 
Чтобы стоять на высоте своей задачи, историк философии 
сам должен обладать философским складом ума: иначе он 



[Содержание]

102 Евгений Трубецкой

не будет в состоянии понять не только безотносительного, 
но и относительного, временного значения каждой данной 
системы для его эпохи. С другой стороны, и философский 
анализ отдельных учений только тогда может быть всесто-
ронним, когда он опирается на историческое рассмотре-
ние.

Задача философского анализа именно в том и заклю-
чается, чтобы в каждой данной системе отделить вечное 
зерно истины от временной исторической скорлупы; для 
этого необходимо уяснить себе, насколько в каждом уче-
нии отражается его несовершенная историческая среда, 
что именно в нем должно быть отнесено на счет времен-
ных, преходящих влияний; и только тогда, когда мы приве-
дем в известность и отбросим этот исторический балласт, 
задерживающий полет философской мысли, для нас впол-
не выяснятся скрытые в отдельных учениях непреходящие 
безотносительные ценности. Говоря о психологической не-
объяснимости творений гения, г. Новгородцев замечает, 
что ни одно великое философское учение не может быть без 
остатка сведено к влияниям внешней среды и быть объяс-
нено ими одними. Замечание это должно быть признано 
верным, но только с одной существенной оговоркой; толь-
ко тогда, когда мы вполне отдадим себе отчет в этих вея-
ниях времени, составляющих преходящий элемент той или 
другой философской системы, мы будем в состоянии с без-
упречной точностью выделить тот неумирающий остаток 
философской мысли, который возносит мыслителя над его 
исторической средой и сообщает индивидуальному творче-
ству гения непреходящее, универсальное значение.

III.

Рассуждения г. Новгородцева о методах изучения идей 
важны для нас между прочим и потому, что в них содержит-
ся ключ к объяснению как достоинств, так и некоторых не-



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 103

достатков его исследования. Нельзя не сочувствовать по-
пытке г. Новгородцева дать философскую оценку учений 
Канта и Гегеля о праве и государстве и нельзя упрекать его 
за то, что он в своей работе задается задачей догматиче-
ской; но, как мне кажется, даже при такой постановке зада-
чи следовало уделить больше внимания вопросу о генезисе 
разбираемых учений, в особенности учения Гегеля, чем это 
сделано уважаемым исследователем; нисколько не отри-
цая ценных результатов, добытых философским анализом 
г. Новгородцева, я думаю, что этот анализ значительно вы-
играл бы в глубине и полноте, если бы автор, хотя бы в крат-
ком очерке, охарактеризовал в своей книге те промежу-
точные звенья, которые соединяют мысль Гегеля с мыслью 
Канта, — я говорю о системах Фихте и Шеллинга; в этих 
системах выражается не только исторический, но и логиче-
ский переход от Кантова дуализма к Гегелеву панлогизму; 
как мы увидим в дальнейшем изложении, пробел этот от-
части обусловливает собою некоторые другие недостатки 
разбираемой книги.

Но прежде чем входить в рассмотрение этих недостатков, 
поговорим об оценке учения Канта, которая составляет 
важнейшую часть исследования г. Новгородцева. Главную 
заслугу нравственной философии Канта г. Новгородцев 
видит в том, что она неопровержимо доказала «самостоя-
тельность этического начала». Если под самостоятельно-
стью этического начала разуметь априорность идеи долж-
ного, несводимость этой идеи к каким‑либо данным вну-
треннего или внешнего опыта, то, разумеется, с этим нельзя 
не согласиться. Этот отдел учения Канта прекрасно резю-
мируется приводимой у г. Новгородцева цитатой из «Кри-
тики чистого разума». Нравственное долженствование вы-
ражает такой вид необходимости и такую связь с основа-
ниями, которых нельзя встретить во всей остальной при-
роде, помимо внутреннего сознания человека. Рассудок 
может познавать во внешней природе лишь то, что есть, бы-
ло и будет; невозможно, чтобы здесь что‑либо должно было 



[Содержание]

104 Евгений Трубецкой

быть иначе, чем оно действительно есть в своем времен-
ном явлении. Долженствование лишается всякого значе-
ния, если иметь в виду только ход природы. Мы не можем 
спрашивать, что должно совершаться в природе так же, как 
мы не можем спрашивать: какие свойства должен иметь 
круг; вопрос может здесь идти только о том, что соверша-
ется в природе или какие свойства имеет круг. Но что же 
такое это долженствование, не имеющее никакого приме-
нения ко внешней природе? Ясно, что это — продукт вну-
треннего мира человека. Долженствование выражает осо-
бое возможное или мыслимое действие, основанием для ко-
торого является чистое понятие. Разум с полной самопро-
извольностью создает для себя особенный порядок, — мир 
идей, к которому он старается приблизить действительные 
условия и согласно с которым объявляет необходимыми та-
кие действия, которые никогда не случались и, может быть, 
никогда не случатся. В создании этого порядка он не следу-
ет указаниям внешней природы и действительного хода ве-
щей; поэтому он и приходит здесь к иным выводам. И, мо-
жет быть, согласно с этим особенным идеальным порядком, 
все то, что по ходу природы совершилось и по своим эмпи-
рическим основаниям неизбежно совершилось, не должно 
было совершиться» (83). Если таким образом наша разум-
ная воля не получает представления нравственно должно-
го из внешнего мира, а черпает его сама из себя, то, значит, 
она сама дает себе нравственный закон: иначе говоря, в ак-
те нравственного сознания воля наша автономна: здесь она 
определяется не извне, а изнутри, т. е. самопроизвольно.

Таким образом понимаемая, самостоятельность этическо-
го начала действительно составляет великое открытие Кан-
та. Но тут мое согласие с г. Новгородцевым кончается: в сво-
ем увлечении Кантом он идет дальше, чем я могу за ним по-
следовать. Он хочет сохранить в полной неприкосновенно-
сти Кантов дуализм теоретического и практического разума, 
настаивая на полной точности Кантовской попытки — раз-
граничить эти две области. Я вполне согласен с г. Новгород-



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 105

цевым в том, что следует точно различать научное объясне-
ние явлений и нравственную оценку действий: тут мы име-
ем дело несомненно с двумя различными проявлениями, раз-
личными функциями разума. Но г. Новгородцев утвержда-
ет на этом основании, что идея должного вообще «выходит 
из сферы научного познания» (83). По-видимому, для него 
нравственная область есть вообще та «область таинствен-
ного и неопределенного», где «познание кончается и начи-
нается другая деятельность разума» (стр. 80, стр. 81). Через 
всю книгу г. Новгородцева красной нитью проходит проти-
воположение этики — науке. «Как ни старо разграничение 
этики и науки, — читаем мы на стр. 93, — оно все еще ока-
зывается неясным для некоторых учений». В приведенном 
месте г. Новгородцев, по‑видимому, под наукой разумеет по-
ложительную науку, т. е. ту, которая занимается изучением 
явлений. Если бы так, то конечно с ним можно было бы со-
гласиться, ибо этика как учение по существу умозрительна 
и имеет своим предметом не объяснение чувственного мира 
явлений, а сверхчувственный порядок должного. Но из дру-
гих мест разбираемой книги видно, что автор противопола-
гает этику науке вообще; на стр. 99 он говорит: «Ясное раз-
граничение одинаково обратится на пользу как этики, так 
и науки: для первой будет сохранена безграничность ее пер-
спектив, для второй — точность ее заключений». Значит ли 
это, что в этике в отличие от науки точные заключения не-
возможны? По-видимому — да. На стр. 97 г. Новгородцев 
высказывает следующее: «Одна из существенных заслуг Кан-
та состоит в том, что своим формальным пониманием нрав-
ственного долженствования он открыл для нравственных 
стремлений безграничный простор. Он указал, что идея сво-
боды есть граница научного опыта: методическая и связанная 
деятельность разума здесь кончается, чтобы уступить место 
бесконечным ожиданиям и стремлениям (стр. 97, курсив мой). 
Смысл этого места совершенно ясен: г. Новгородцев отри-
цает возможность всякой методической деятельности разу-
ма и, следовательно, — научного знания за пределами опыта; 



[Содержание]

106 Евгений Трубецкой

пределы науки для него совпадают со сферою явлений. Гра-
ницы научного познания г. Новгородцев проводит совер-
шенно так же, как Кант: этика и, по‑видимому, вообще мета-
физика для него выходят за пределы теоретического позна-
ния, т. е. науки, и составляют область практического разума; 
с этой точки зрения следовало бы, собственно говоря, отка-
заться от всяких попыток теоретического анализа и теорети-
ческого обоснования нравственности. В самом деле, анали-
зировать нравственность — значит подчинять веления прак-
тического разума высшему суду разума теоретического и, 
следовательно, нарушать первенство практического разума; 
пытаться теоретически обосновать нравственность, значит, 
опять‑таки, ставить достоверность велений практического 
разума в зависимость от достоверности тех или других тео-
ретических положений; а этим опять‑таки нарушается ука-
занный Кантом порядок инстанций, и теоретический разум 
вводится в такую область, которая, с точки зрения Канта 
и г. Новгородцева, должна признаваться ему недоступною; 
с этой точки зрения, г. Новгородцев остается вполне после-
довательным, когда он с сочувствием указывает на «интерес-
ные разъяснения» Зиммеля относительно невозможности 
обосновать мораль (стр. 92, примечание).

Известно, однако, что Кант сам первый нарушил указан-
ные им границы теоретического разума: он отрицал воз-
можность метафизики, но его «Критика чистого разума» 
заключает в себе метафизические элементы; он утверждал 
непознаваемость вещи в себе; но опять‑таки доказано, что 
уже в этом утверждении заключалось познавательное о ней 
суждение: если бы вещь в себе была только понятием наше-
го рассудка, она была бы вполне познаваема; о непознавае-
мости вещи в себе можно говорить только в предположе-
нии ее независимого от нас существования; и тот, кто от-
рицает возможность знать о ней что‑либо, вынужден при-
писывать ей существование2. Точно так же Кантово учение 

2	 Ср. Kuno Fischer, Geschichte d. neueren Philosophie, V. B, 2 Aufl., S. 89–96.



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 107

о недоступности сферы долженствования теоретическому 
обоснованию не помешало ему написать его гениальную 
книгу «Критическое обоснование метафизики нравов»; 
его учение о первенстве практического разума, о неподсуд-
ности последнего какой‑либо высшей инстанции не вос-
препятствовало ему написать «Критику практическо-
го разума». Вся вообще нравственная теория Канта была 
сплошным нарушением указанных им же самим границ тео-
ретического исследования3.

В наши дни г. Новгородцев в числе многих других указы-
вает на необходимость возвращения к Канту; исправил ли он 
погрешности Кантова учения, возвысился ли он над его про-
тиворечиями? К сожалению, далеко не вполне. Как раз по во-
просу о пределах компетенции этики как учения у г. Новго-
родцева замечаются типические колебания: наука, говорит 
он, может подвергнуть анализу сущность нравственного 
чувства и свести его к идее обязанности, но на этом анализ 
и кончается (стр. 91); здесь, по‑видимому, этика понимает-
ся как наука; ей отводится некоторая, хотя и ограниченная 
сфера точных выводов: она доказывает априорность идеи 
обязанности, несводимость этой идеи к каким‑либо другим 
представлениям, заимствованным из опыта; в этом г. Новго-
родцев совершенно правильно видит крупную научную заслу-

3	 Кант отчасти предвидел эти возражения, но его попытку на них ответить 
нельзя признать удачною. Именно, в предисловии и введении к «Критике 
практического разума» он говорит между прочим, что он хочет подверг-
нуть критике не чистый практический разум, а практический разум вооб-
ще. Что касается чистого практического разума, то он не может служить 
объектом критики уже потому, что он является руководящим началом 
всякой критики. Вся задача критического анализа сводится к тому, что-
бы доказать существование чистого практического разума; дальше этого, 
по мнению Канта, критическое исследование идти не может. Нетрудно 
доказать, однако, что «критика практического разума» не осталась в ука-
занных пределах: в действительности она не только установляет существо-
вание чистого практического разума, но отвечает также и на вопрос о воз-
можности его предписаний, ratio essendi нравственного закона. К этому 
сводится все учение Канта о свободе как постулат практического разума.



[Содержание]

108 Евгений Трубецкой

гу нравственной философии Канта. Но спрашивается, как же 
согласить с этим мнение того же г. Новгородцева, что эти-
ка — вообще не наука? Если мы можем высказывать точно 
обоснованные познавательные суждения относительно идеи 
должного, если мы, напр., точно знаем, что это идея — сверх-
опытная, то как же можно утверждать после этого, что она 
«выходит из сферы научного познания».

У г. Новгородцева есть и другие неясности. Известно, что 
нравственное учение Канта не исчерпывается одним анали-
зом нравственного сознания: ответив на вопрос о том, что 
такое нравственность, он спрашивает себя, как она возмож-
на. В «Критике практического разума» вопрос этот раз-
решается в том смысле, что свобода составляет необходи-
мое предположение нравственности. «В этом возвышен-
ном понимании существа нравственности, как безусловной 
нравственной свободы, — говорит г. Новгородцев, — за-
ключается заслуга Кантовой морали» (стр. 101). Несмотря 
на существенные недостатки Кантова учения о свободе, 
я согласен с тем, что оно заключает в себе элементы весьма 
ценные; но если г. Новгородцев считает возможным заим-
ствовать те или другие элементы Кантовского обоснования 
нравственности, то ему не следовало бы сочувствовать сло-
вам Зиммеля о невозможности ее обосновать. «Как гово-
рит Кант, — читаем мы на стр. 91 разбираемой книги, — 
моральный закон есть как бы факт чистого разума, кото-
рый мы сознаем в себе a priori и который для нас безуслов�-
но достоверен». Но спрашивается, что же для нас здесь 
безусловно достоверно, существование ли известных нрав-
ственных представлений как фактов сознания или суще-
ствование действительных нравственных обязанностей? 
В существовании у человека тех или других представле-
ний о нравственно должном никто никогда не сомневался; 
но вопрос о существовании у нас действительных обязан-
ностей возбуждал и возбуждает массу сомнений и споров: 
уже самый факт существования учений, отрицающих нрав-
ственное долженствование или считающих возможным по-



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 109

строить мораль без обязанности, указывает на то, что без-
условной достоверности мы здесь не имеем. Раз нравствен-
ные предписания возбуждают теоретические сомнения, 
они нуждаются в теоретическом оправдании.

Теоретические сомнения тут неизбежно возникают пото-
му, что в основе нашего нравственного сознания лежит ряд 
теоретических предположений, могущих быть предметом 
спора. Прежде всего нравственные предписания предпо-
лагают возможность их исполнить; если идея долга требует 
от нас невозможного, то она покоится на иллюзии. Обра-
щаясь к человеку с нравственными требованиями, мы пред-
полагаем, что его воля свободна в двояком смысле: во‑пер-
вых, она в своем умопостигаемом корне свободна от эмпи-
рической причинности, т. е. от всяких влияний, действую-
щих во времени; во‑вторых, она представляет собою само-
стоятельный источник деятельности или, говоря словами 
Канта, представляет собою умопостигаемую причину, кото-
рая может самопроизвольно начать ряд действий. Мало то-
го, нравственный закон предполагает возможность осуще-
ствления нравственного порядка, т. е. возможность для нас 
преобразовать внешнюю действительность согласно с его 
требованиями.

Таким образом, разрешение нравственного вопроса 
о должном зависит от разрешения целого ряда теорети-
ческих вопросов — о свободе нашей воли, об отношении 
нашей воли к законам вселенной. Как только мы углубим-
ся в нравственную философию, для нас тотчас станет яс-
ною зависимость представлений о должном от представле-
ний о сущем, — этики от метафизики. Но поэтому самому 
для нас обнаружится неточность произведенного Кантом 
разграничения сфер практического и теоретического ра-
зума. С одной стороны, именно Кантов анализ нравствен-
ного сознания показал в нем присутствие целого ряда ме-
тафизических предположений несомненно теоретическо-
го характера: учения о свободе, бессмертии и о существо-
вании Бога суть несомненно теоретические утверждения 



[Содержание]

110 Евгений Трубецкой

о сущем, а не практические предписания о желательном или 
должном поведении. С другой стороны, теоретическая ме-
тафизика с точки зрения Канта составляла запретный плод, 
а потому перечисленные метафизические положения могли 
фигурировать в его нравственной философии только в ви-
де контрабанды, под именем «постулатов практического 
разума». Вследствие этого учение Канта попало в заколдо-
ванный круг: на вопрос о том, «как возможна нравствен-
ность», «Критика практического разума» ответила, что 
необходимые предположения нравственности суть свобода 
воли, бессмертие и существование Бога; с другой стороны, 
по смыслу «Критики чистого разума», эти предположения 
сами по себе никакою достоверностью не обладают; они 
заимствуют свою достоверность от того самого нравствен-
ного сознания, коему они служат опорою4.

Кантова метафизика не может послужить надежной 
опорой для нравственного сознания и по другим причи-
нам. Нравственный закон требует осуществления разу-
ма во внешнем чувственном мире, деятельного проявле-
ния свободы, принадлежащей человеку как умопостигае-

4	 Кант отчасти предвидел это возражение. В предисловии к «Критике прак-
тического разума» он говорит между прочим: «Чтобы меня не упрекали 
в непоследовательности за то, что я теперь называю свободу условием нрав-
ственного закона, а ниже утверждаю, что нравственный закон есть первона-
чальное условие нашего сознания свободы, я напомню только, что свобода 
есть, конечно, ratio essendi нравственного закона, тогда как нравственный за�-
кон есть ratio cognoscendi свободы. Ибо, если бы предварительно наш разум 
не сознавал ясно нравственного закона, мы никогда не были бы управомоче-
ны признавать чего‑либо подобного свободе (хотя последняя не заключает 
в себе внутреннего противоречия). С другой стороны, если бы не было сво-
боды, то в нас не было бы нравственного закона». Объяснение это нельзя 
признать удовлетворительным, потому что свобода есть не только основание 
бытия нравственного закона, но и условие его достоверности; мы не мо-
жем признавать для себя обязательными, достойными веры нравственные 
предписания, если мы не убеждены в возможности для нас их исполнить, т. е. 
в нашей свободе. Зависимость представлений о должном от представлений 
о сущем тут выступает как нельзя более ясно.



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 111

мому существу, нумену, — в сфере феноменальной. Между 
тем нравственная философия Канта покоится на его дуали-
стической по существу метафизике: в ней мир мыслимый, 
мир вещей в себе оторван от мира явлений; дуализму вещи 
в себе и явлений соответствует дуализм разума и чувствен-
ности; наконец, этот же дуализм проявляется в самом ра-
зуме как раздвоение между разумом теоретическим, кото-
рый может познавать одни явления, и разумом практиче-
ским, который витает в горней сфере мира умопостигаемо-
го. На почве такой метафизики вопрос об осуществлении 
нравственного начала в жизни мог получить только неудо-
влетворительное и противоречивое по существу решение. 
И в самом деле, нетрудно убедиться в том, что в основе 
Кантова понимания нравственной свободы лежит глубо-
кое противоречие: с одной стороны, свобода есть свойство 
нашего умопостигаемого характера и постольку она транс-
цендентна миру явлений; с другой стороны, она есть дея-
тельное в мире начало. С одной стороны, Кант утвержда-
ет, что закон причинности действует только в сфере явле-
ний: к вещам в себе, нуменам, он безусловно неприложим. 
С другой стороны, тот же Кант пытается понять нашу сво-
боду как умопостигаемую причину (intelligibile Ursache) на�-
ших действий, нашего эмпирического характера; с одной 
стороны, он хочет, чтобы мы стремились привести действи-
тельность, т. е. эту эмпирическую среду, в которой мы дей-
ствуем, в согласие с нравственными требованиями; с дру-
гой стороны, он требует, чтобы наша нравственная деятель-
ность была свободна от всяких эмпирических побуждений.

IV.

Вопрос об осуществлении нравственного закона в жиз-
ни есть самое слабое место этики Канта, и это не ускольз-
нуло от внимания г. Новгородцева. Чтобы восполнить этот 
пробел Кантовской философии, г. Новгородцев обратился 



[Содержание]

112 Евгений Трубецкой

к Гегелю. Что же может дать Гегель для восполнения Кан-
та? «В противоположность Канту, — объясняет г. Новго-
родцев, — Гегель обратил главное внимание на объектив-
ную сторону нравственности, на ее осуществление в жизни 
и ее связь с деятельными силами истории. Отсюда вытек-
ло его стремление отыскивать в действительности призна-
ков и условий осуществления нравственного идеала и рас-
сматривать этот идеал как реальную силу, направляющую 
отдельных лиц путем приобщения их к общей нравственной 
жизни. Личность приводилась в связь с обществом, как необ-
ходимым условием для нравственного развития. «Царство 
целей», которое оставалось у Канта абстрактным идеалом 
нравственной воли, — более добрым стремлением, чем жи-
вой действительностью, наделялось у Гегеля плотью и кро-
вью реального нравственного организма» (стр. 161).

Противоположность этических направлений Канта и Ге-
геля здесь схвачена верно, и так как в обоих учениях выра-
жаются действительно существенные элементы нравствен-
ной идеи, то их сопоставление могло бы быть чрезвычайно 
поучительным. Есть, однако, многое, что мешает проведен-
ной г. Новгородцевым параллели быть в достаточной ме-
ре плодотворною. Во-первых, в отмеченной противопо-
ложности нравственных мировоззрений двух философов 
проявляется контраст их метафизических воззрений. Если 
нравственный идеал Канта представляется слишком отвле-
ченным, далеким от жизни, то в этом сказывается, как мы 
видели, метафизический дуализм его системы. С другой 
стороны, в особенностях Гегелева понимания нравственно-
го идеала как деятельного начала, воплощающегося в исто-
рии, выражается панлогизм его метафизики. Поэтому в ос-
нове всякой параллели между нравственными учениями 
Канта и Гегеля должно лежать сопоставление их основных 
метафизических принципов.

Но и этого мало. Учение Гегеля представляет собою во-
все не первую в истории философии попытку преодолеть 
метафизический и тесно связанный с ним этический дуа-



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 113

лизм Канта. В том же направлении раньше Гегеля работали 
Фихте и Шеллинг. Устранение Кантовского дуализма в ме-
тафизике и в этике есть та основная задача, которую ставит 
себе наукословие Фихте. Отвергнув понятие вещи в себе 
как бытия, независимого от сознания, он пытается понять 
вселенную как проявление единого начала, как результат 
самоутверждения абсолютного «я», действующего и со-
зерцающего.

С этой точки зрения противоположность разума и чув-
ственности теряет свой абсолютный характер: весь чув-
ственный мир понимается как проявление творческой дея-
тельности мысли, результат ее самоограничения. Под рука-
ми Фихте критика чистого разума превращается в систему 
идеалистического монизма. В том же духе идеалистическо-
го монизма он преобразует и этику Канта; у него нрав-
ственный закон уже не есть только «закон того, что дол-
жно совершаться, хотя бы оно в действительности не со-
вершалось»: из отвлеченной заповеди нравственный закон 
превращается в космическое начало: он выражает собою 
конечную цель и содержание мирового процесса; в исто-
рии вселенной он играет роль первоначального двигателя.

В процессе развития философской мысли от идеали-
стического дуализма к идеалистическому монизму учение 
Шеллинга обозначает собою дальнейшую стадию. В систе-
ме Фихте еще сохраняются кое‑какие следы дуалистиче-
ского мировоззрения Канта; с одной стороны, он понима-
ет внешнюю природу как продукт деятельности «я»; с дру-
гой стороны, та же внешняя природа противополагается 
у него деятельности «я» как внешняя граница, которую 
требуется преодолеть, как противоположное разуму при-
зрачное явление, лишенное внутренней жизни и цели. По-
следовательно проведенный идеалистический монизм дол-
жен понять внешнюю природу как одухотворенное целое, 
осмысленное создание разума: и вот за эту‑то задачу берет-
ся натурфилософия Шеллинга. Натурфилософия понимает 
внешнюю природу и человеческий дух как различные про-



[Содержание]

114 Евгений Трубецкой

явления единого абсолютного начала: противоположность 
между разумом и чувственностью, между духом и внешней 
природой исчезает в абсолютном. Абсолютное понимается 
как безразличие или тожество того и другого, и таким об-
разом натурфилософия переходит в философию тожества. 
Эта точка зрения проводится Шеллингом и в его нрав-
ственной философии. Нравственный закон понимается 
им не как трансцендентное, а как имманентное миру нача-
ло. Тот же абсолютный дух, который властвует во внешней 
природе как естественный закон, проявляется в человече-
ском обществе как правовой порядок и как нравственный 
закон. В своем «Трансцендентальном идеализме» Шел-
линг понимает историю человечества как постепенно со-
вершающееся откровение абсолютного. Господство абсо-
лютного проявляется здесь как торжество добра, которое 
составляет конечную цель истории, как совершенная гар-
мония человеческой свободы и разумной необходимости. 
Высшим проявлением абсолютного в человеческих отно-
шениях Шеллинг считает правовой порядок как наисовер-
шеннейшее сочетание свободы и необходимости; на этом 
основании он между прочим называет право наилучшим до-
казательством бытия Божия5.

Г. Новгородцев, конечно, не станет отрицать ни того, что 
в основе нравственного учения Гегеля лежит его панлоги-
ческая метафизика, ни того, что это учение во многих отно-
шениях представляет собою логическое продолжение и за-
вершение предшествовавших попыток построить метафи-
зику и этику на началах идеалистического монизма. Гегель 
только завершает борьбу против Кантовского дуализма, на-
чатую его предшественниками; между его учением и уче-
ниями Фихте и Шеллинга существует не только историче-
ская, но и логическая связь. Но если так, то отсутствие ха-
рактеристики двух названных систем или хотя бы кратко-

5	 Параллель с Гегелевым учением о разумности существующего тут напра-
шивается сама собою.



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 115

го обзора важнейших их результатов представляется со-
вершенно непонятным пробелом в книге г. Новгородцева. 
Этот недостаток тем более бросается в глаза, что изложе-
нию учений предшественников Канта в разбираемой книге 
отводится целых тридцать страниц; почему же г. Новгород-
цев не счел необходимым сделать того же для предшествен-
ников Гегеля? Неужели же Томазий и Вольф заслуживают 
больше внимания, чем Фихте и Шеллинг?

Указанный пробел тесно связан с другим недостатком: 
как было уже мною указано раньше, он невыгодно отзы-
вается на проводимой автором параллели между Кантом 
и Гегелем. Во-первых, непосредственный переход от Канта 
к Гегелю представляется совершенно произвольным и про-
изводит впечатление логического скачка; во‑вторых, отме-
чая противоположность нравственных мировоззрений двух 
философов, автор не доходит до метафизических корней 
этой противоположности; здесь его философский анализ 
проникает недостаточно глубоко. Быть может, этого не слу-
чилось бы, если бы г. Новгородцев не пропустил в своем ис-
следовании промежуточных звеньев, связывающих мысль 
Гегеля с мыслью Канта; тогда философский вопрос, постав-
ленный борьбой монизма против дуализма, стал бы перед 
ним во всем своем объеме.

Фихте, Шеллинг и Гегель верят в добро как реальную си-
лу, осуществляющуюся в истории, потому что они пони-
мают сущее как разум, потому что для них мировой про-
цесс есть процесс логический, разумный. Восставая против 
субъективизма Кантовской этики, г. Новгородцев сочув-
ствует Гегелевскому пониманию добра как реальной исто-
рической силы. Но может ли он разделять метафизические 
предпосылки Гегеля и двух названных его предшественни-
ков? Как относится он к философскому монизму вообще 
и к идеалистическому монизму великих германских мета-
физиков первой половины XIX столетия в частности? Ве�-
ра в добро как объективное начало, воплощающееся в жиз-
ни и определяющее ход исторического развития, не свя-



[Содержание]

116 Евгений Трубецкой

зана необходимо с философским монизмом, чему доказа-
тельством служит хотя бы нравственное учение Владимира 
Соловьева, который вовсе не был монистом. Но во всяком 
случае вера эта, составляющая отличие этики объективной 
от этики субъективной, неразрывно связана с объективной 
телеологией, с признанием разумной цели, лежащей в осно-
ве существующего разумного плана, определяющего ход 
истории. Признает ли г. Новгородцев существование тако-
го плана? На все эти вопросы его книга не дает ответа.

Такой пробел представляется совершенно непонятным 
в исследовании, которое задается догматической задачей 
и хочет восполнить Канта Гегелем. Г. Новгородцева, ра-
зумеется, нельзя упрекнуть в эклектическом стремлении 
внешним образом сочетать некоторые положения нрав-
ственной философии Канта с оторванными от их метафи-
зического контекста положениями философии права Геге-
ля. Он, очевидно, искал такой точки зрения, которая воз-
вышалась бы как над учением Канта, так и над учением Ге-
геля и признавала бы относительную истину того и друго-
го, объединяя их в органическом синтезе. Но чтобы найти 
такую точку зрения, г. Новгородцев должен был бы прежде 
всего подвергнуть критической оценке основные метафи-
зические предположения излагаемых им этических и право-
вых учений. Однако он этого не сделал, а потому в его изло-
жении Кант и Гегель в сущности вовсе не восполняют друг 
друга, а только противополагаются один другому как два ин-
тересных момента в истории философской мысли. Вслед-
ствие этого книга г. Новгородцева в том именно отделе, где 
проводится параллель между Кантом и Гегелем, получает 
двойственный характер не то догматического, не то исто-
рического исследования.

Что это так, видно между прочим из заключительных слов 
самого автора, где он подводит итог второй части своего 
труда. «Приступая к исследованию доктрины Гегеля, — го-
ворит он здесь, — я поставил себе задачей проследить, в ка-
ком отношении его построение находится к учению Канта. 



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 117

В результате анализа оказалось, что действительное отно-
шение двух философов в интересующей нас области пред-
ставляется скорее отношением восполнения, а не отри-
цания или исключения. С самого начала своей деятельно-
сти Гегель критикует Канта, упрекает его в односторонно-
сти; но в конце концов он не отвергает его субъективной 
точки зрения, а только дополняет ее новым рядом вопро-
сов, которые в своей совокупности представляют переход 
от субъективной эпохи к объективной» (стр. 244).

Ясное дело, что здесь исследование г. Новгородцева ста-
новится скорее историческим, чем догматическим. В уче-
нии Канта он искал прежде всего философского обоснова-
ния идеи естественного права, а потому в первой части его 
книги его главным образом интересовал догматический во-
прос о тех элементах истины, которые заключаются в эти-
ческих и правовых воззрениях автора «Критики практиче-
ского разума». Во второй части книги для г. Новгородцева 
на первом плане стоит исторический по существу вопрос 
о том, в каком отношении находятся построения Гегеля 
к учению Канта. В результате оказывается, что точка зре-
ния Гегеля «дополняет» точку зрения Канта. В каком, од-
нако, смысле дополняет? Может ли г. Новгородцев принять 
те метафизические «дополнения» к Канту, которые у Геге-
ля обусловливают переход от этики субъективной к этике 
объективной? По-видимому, нет, но в таком случае главный 
результат этой части труда г. Новгородцева сводится к та-
кому тезису: нравственное учение Гегеля заключает в се-
бе в переработанном и дополненном виде некоторые эле-
менты нравственной философии Канта: тезис этот, оче-
видно, не содержит в себе никакого догматического выво-
да и представляет собою только суждение об историческом 
отношении Гегеля к Канту. Но если так, то к работе г. Нов-
городцева должны быть предъявлены все те требования, 
которые предъявляются вообще к историческим исследо-
ваниям: переработка учения Канта в германской филосо-
фии XIX столетия имеет свою сложную историю, и тем бо�-



[Содержание]

118 Евгений Трубецкой

лее приходится пожалеть о том, что г. Новгородцев не из-
учил те стадии этого исторического процесса, которые 
подготовили философию Гегеля.

Если можно говорить о каком‑нибудь догматическом ре-
зультате второй части разбираемого исследования, то толь-
ко в смысле постановки задачи: требуется найти переход 
от этики субъективной к этике объективной, понять доб-
ро как объективный фактор мирового прогресса. В этом 
несомненно заключается предмет искания г. Новгородце-
ва; но почему же поставленный им вопрос остался в его ра-
боте без разрешения? Это объясняется, как мне кажется, 
следующим образом: вопрос, о котором идет речь, может 
получить то или другое разрешение только на почве мета-
физического умозрения: это вопрос не только о должном, 
но и о сущем. Самая постановка его делает неизбежным 
нарушение указанных Кантом границ теоретического ис-
следования, но на такое нарушение г. Новгородцев пока 
не отваживается: в своих догматических воззрениях он все 
еще остается Кантианцем, хотя и неудовлетворенным Кан-
том; в его отношении к метафизике чувствуется колебание 
между страхом и влечением. По-видимому, мы имеем дело 
здесь с точкой зрения еще не вполне сложившейся и нахо-
дящейся в процессе развития.

V.

Колебания мысли г. Новгородцева отражаются и на его 
отношении к естественному праву. Здесь он также исхо-
дит из Канта, отмечает пробелы его философии, но также 
не успевает в своих попытках их пополнить. По изложен-
ным уже выше соображениям о естественном праве во-
обще можно говорить только в том предположении, что 
над положительным правом есть высшее законодатель-
ство и высший суд разума автономного, т. е. не связанного 
каким‑либо внешним законодательством. Г. Новгородцев 



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 119

на этом настаивает, и в выяснении этой мысли Канта как 
одной из основ истинной философии права заключается 
несомненно ценная заслуга его книги. «В сущности, — го-
ворит он, — нормативное рассмотрение было всегда скры-
тым предположением естественно-правовой школы. Когда 
она говорила о первобытном договоре и естественных пра-
вах человека, она более разумела нормы долженствующего, 
чем законы существующего; хотя при этом не всегда обхо-
дилось без путаницы понятий. Кант вскрыл эту сущность 
естественного права и представил ее в самом ясном свете, 
указав ее основу в самозаконном сознании» (стр. 156).

В учении Канта раскрывается один из существенных 
элементов идеи естественного права, но исчерпывающе-
го объяснения этой идеи мы здесь все‑таки не находим. 
«Сущность естественно-правовой идеи, — говорит г. Нов-
городцев, — состоит прежде всего в ее критическом духе. 
Она знаменует собою независимый и самостоятельный суд 
над положительным правом». Однако сущность естествен-
ного права не сводится к одной только критике существую-
щих учреждений; говоря словами г. Новгородцева, оно за-
ключает в себе «призыв к усовершенствованию и рефор-
ме во имя нравственных целей» (стр. 150). Но указывать 
положительному праву его нравственные задачи и цели — 
значит предъявлять к нему определенные материальные 
требования; а для этого естественное право должно само 
обладать определенным содержанием. В чем же заключа-
ется содержание требований естественного права и откуда 
оно происходит?

На этот вопрос Кант не дает удовлетворительного от-
вета; вопрос о содержании этических норм, как известно, 
у него вообще остается без разрешения. Г. Новгородцев до-
казывает, что с точки зрения Канта вообще не может быть 
речи о каком‑либо неизменном, раз навсегда данном содер-
жании идеи естественного права: «Как выражение беско-
нечных нравственных стремлений, эта идея не удовлетво-
ряется никаким данным содержанием, никаким достигну-



[Содержание]

120 Евгений Трубецкой

тым совершенством, но постоянно стремится к высшему 
и большему. Тот, кто признает за каким‑либо конкретным 
содержанием окончательное значение и вечное совершен-
ство, отдает нравственную идею в угоду временных сообра-
жений» (стр. 150).

К учению Канта примыкает таким образом современное 
учение о естественном праве с изменяющимся содержа-
нием, сторонником коего в числе многих других является 
и г. Новгородцев. Быть может, мы несколько разошлись бы 
с г. Новгородцевым в формулировке и обосновании этого 
учения, но я не могу не согласиться с ним в одном: есте-
ственное право не есть кодекс неподвижных и неизмен-
ных требований, и это уже потому, что право как порядок 
внешний есть сфера благ относительных, условных, а следо-
вательно, и конкретные требования добра, предъявляемые 
к правовым нормам, должны быть условны, изменчивы, по-
тому что безусловное добро не может вместиться в рамки 
какого‑либо внешнего порядка.

Но если мы признаем содержание требований естествен-
ного права изменчивым, то этим еще нисколько не разреша-
ется вопрос о том, откуда происходит это содержание, чем 
оно определяется и обусловливается. Так как этот вопрос 
оставляется Кантом без ответа, то здесь как раз и сказывает-
ся необходимость восполнения его философии. Это и побу-
ждает г. Новгородцева обратиться к Гегелю. Но тут‑то и об-
наруживается недостаточность его точки зрения. «Совре-
менный кантианец, — читаем мы на стр. 222, — вслед за Ге-
гелем, готов повторить: Alle unsere Sittlichkeit wurzelt in der 
Sitte, но, выводя содержание нравственности из общества, 
он над самим обществом ставит высшую норму». Вместе 
с Гегелем г. Новгородцев считает бесспорным (курсив мой), 
что содержание морали почерпается из общественной сре-
ды, но отсюда, по его мнению, не следует, чтобы обществен-
ный авторитет являлся вместе с тем и основанием морали. 
Высшим критерием здесь всегда остается собственное убе-
ждение личности, которая может подвергать критике вся-



[Содержание]

Новое исследование о философии права Канта и Гегеля 121

кое данное содержание» (стр. 222). Если стать на эту точку 
зрения, то придется признать, что личность не может про-
тивопоставить общественной среде никакого нового нрав-
ственного содержания, а может только отвергнуть всякое 
данное содержание. Если так, то требования естественного 
права, как и все вообще нравственные требования, не могут 
заключать в себе никакого положительного идеала, никаких 
положительных указаний относительно задач человеческо-
го общества; оно представляет собою чисто отрицательный 
критерий, который указывает обществу, от чего оно дол-
жно воздерживаться, но вместе с тем не определяет тех ко-
нечных целей, к которым должно стремиться. Так и подоба-
ло бы говорить последовательному кантианцу. Однако через 
всю книгу г. Новгородцева проводится мысль, что естествен-
ное право есть не только отрицательный критерий, но вме-
сте с тем и источник преобразований и усовершенствований 
действительности. Для этого оно должно прежде всего об-
ладать содержанием самостоятельным, не заимствованным 
из какой‑либо конкретной общественной среды. По-види-
мому, точка зрения г. Новгородцева заключает в себе про-
тиворечие. «Не бесспорной моралью преданий, — говорит 
он, — а сложным и трудным искусством, рядом творческих 
актов, является личная нравственная жизнь в развитом об-
ществе». Но о каком же нравственном творчестве личности 
можно говорить, если личность сама все заимствует от об-
щества и, следовательно, не может внести в общественную 
жизнь никакого нового нравственного содержания?

Каковы бы, однако, ни были недостатки разбираемой 
книги, нельзя не приветствовать появление нового серьез-
ного труда даровитого автора: что же касается отмеченных 
выше колебаний и неясностей в философской точке зре-
ния г. Новгородцева, то они обусловливаются процессом 
духовного роста его мысли, не удовлетворенной Кантом, 
но еще не вполне от него освободившейся.



П. Новгородцев

Мораль и познание
(По поводу статьи кн. Е. Н. Трубецкого: «Новое 
исследование о философии права Канта и Гегеля», 
«Вопр. фил. и псих.», кн. 61, 1902 г.)1

Я очень признателен кн. Е. Н. Трубецкому за его в выс-
шей степени интересный и внимательный разбор моей кни-
ги. Затронув в своей статье те пункты моего труда, которые 
являются в нем самыми существенными, мой уважаемый 
критик высказал при этом целый ряд ценных замечаний, 
которые в наше время повышенного интереса к вопросам 
морали и права будут приняты с признательностью не од-
ним мною. Общая точка зрения кн. Трубецкого, поскольку 
можно о ней судить на основании отдельных его замечаний, 
не во всех пунктах совпадает с тем направлением философ-
ской мысли, которое, как мне кажется, вытекает из совре-
менных условий ее развития. Но тем интереснее выслушать 
серьезные возражения почтенного ученого и тем поучи-
тельнее, в бодрящем состязании мнений, проверить и раз-
вить собственные положения.

1	 Печатается по первой публикации: П. И. Новгородцев. Мораль и познание. 
(По поводу статьи кн. Е. Н. Трубецкого: «Новое исследование о филосо-
фии права Канта и Гегеля», «Вопр. фил. и псих.», кн. 61, 1902 г.) // Вопро-
сы философии и психологии. Кн. 64. М., 1902. II о. С. 824–838.



[Содержание]

Мораль и познание 123

Однако, прежде чем обратиться к нашим разногласиям, 
я хотел бы отметить некоторые важные пункты нашего со-
впадения. В этом отношении мне особенно приятно было 
найти у кн. Трубецкого сочувственное отношение к тому 
способу изучения идей, который применен мною к доктри-
нам Канта и Гегеля. В своей книге я настаивал на том, что 
доктрины эти, как и всякие учения, имеющие не один ис-
торический интерес, могут изучаться независимо от усло-
вий их происхождения, в их внутреннем непреходящем зна-
чении. По этому поводу мне пришлось выслушать много 
возражений, и теперь я могу ответить на эти возражения 
авторитетным отзывом кн. Трубецкого: «Отрицать необ-
ходимость такого (философского) изучения идей может 
только тот, кто отрицает возможность философского по-
знания вообще и видит в истории философии только исто-
рию человеческих заблуждений. Если стать на такую точ-
ку зрения, то, конечно, философские идеи могут интересо-
вать нас только в качестве «рефлексов» или отражений той 
или другой исторической среды в человеческом сознании; 
но, если мы верим в философию, философские системы 
приобретают для нас самостоятельное значение и цену: мы 
можем обращаться к ним для разрешения волнующих нас 
метафизических вопросов и, следовательно, можем инте-
ресоваться ими и независимо от их непосредственного от-
ношения к породившей их исторической среде» (стр. 587). 
Кн. Трубецкой справедливо полагает, что историческое 
и философское изучение идей должны взаимно восполнять 
друг друга; но это нисколько не исключает самостоятель-
ности их задач и особенности их приемов.

Другой, весьма существенный для меня пункт нашего со-
гласия состоит в том, что кн. Трубецкой с полной опреде-
ленностью становится на сторону идеи естественного пра-
ва, обоснование которой составляет главную цель моего 
труда. О сочувственном отношении кн. Трубецкого к со-
временному движению в философии права мы могли уже 
судить из его статьи о книге проф. Петражицкого. Новая 



[Содержание]

124 П. Новгородцев

рецензия кн. Трубецкого дает нам еще более оснований 
видеть в нем сторонника возродившейся доктрины. Авто-
ритетная поддержка кн. Трубецкого, энергическое пред-
стательство Струве и Бердяева, блестящая апология проф. 
Гессена — вот те новые силы, которые в последние годы 
выступили на защиту идеалистического понимания права. 
Случайные голоса позитивистов, высказывающиеся про-
тив нового движения, остаются одинокими и проходят бес-
следно.

Становясь на точку зрения естественного права, кн. Тру-
бецкой соглашается также, — как это и не могло быть ина-
че — что вопрос о естественном праве неизбежно дол-
жен привести к вопросу о самостоятельности этического 
начала. О существовании норм естественного права мож-
но говорить только в том предположении, что «наш ра-
зум автономен, что он представляет собою независимый 
от внешнего законодательства источник нравственных су-
ждений» (585). Но самостоятельность этического нача-
ла означает не только это: если мы проведем это понятие 
до конца, то мы должны будем определить его как незави-
симость идеи должного от каких‑либо данных внутренне-
го или внешнего опыта от каких‑либо теоретических поло-
жений, относящихся к миру эмпирической действительно-
сти. На этом основывается самозаконность нравственных 
суждений, которые могут произноситься совершенно неза-
висимо от естественного хода событий. Нравственный суд 
не подчиняется этому естественному ходу, но возвышается 
над ним. Отсюда дуализм нравственных и теоретических 
суждений, отсюда различие нравственной оценки и теоре-
тического объяснения.

Я особенно настаивал в своей книге на важности это-
го вывода, так как он лежит в основе всех моих дальней-
ших заключений. На этом основании я устанавливаю для 
естественно-правовой проблемы особое место, как неза-
висимой от генетического исследования нравственности. 
На этом же основании утверждается и мой заключитель-



[Содержание]

Мораль и познание 125

ный результат о различии социально-философского и нор-
мативно-этического рассмотрения, как двух совершенно 
различных областей, из которых каждая имеет свои осо-
бые основания. Этот ряд заключений представляет самую 
сущность моего исследования, и неудивительно, если про-
тивопоставление этики науке, как отмечает мой уважаемый 
критик, «проходит красной нитью через всю мою книгу». 
Но именно поэтому я не могу признать, чтобы у меня были 
на этот счет какие бы то ни было колебания; точно так же 
как я не могу согласиться с теми ограничениями, которые 
кн. Трубецкой старается внести в утверждаемый мною па-
раллелизм морали и познания.

В основе нашего разногласия по этому предмету пре-
жде всего, как мне кажется, лежит некоторое термино-
логическое недоразумение. Всякий раз, когда я противо-
полагаю этику науке, я разумею под этикой не теоретиче-
ский анализ нравственной идеи, а совокупность норматив-
ных определений должного. Быть может, в данном случае 
было бы лучше употреблять другой термин, например: мо-
раль; но во всяком случае мое словоупотребление не может 
быть истолковано никак иначе. С другой стороны, под на-
укой я разумею в этом противопоставлении точную поло-
жительную науку, или, говоря еще ближе, науку явлений 
и причинных соотношений. При таком определении упо-
требляемых мною понятий возражение о неправильном 
противопоставлении этики и науки отпадает само собою, 
так как, говоря словами кн. Трубецкого, «тут мы имеем де-
ло несомненно с двумя различными проявлениями, различ-
ными функциями разума» (590). Становится также ясным, 
почему я настаивал на том, что наука характеризуется точ-
ностью своих заключений, а этика (или мораль) — безгра-
ничностью своих перспектив.

Отнесение моральных предписаний в особую самозакон-
ную область, независимую от определений науки, однако, 
нисколько не препятствует допустить, что самое понятие 
морали подлежит теоретическому анализу. Это допуще-



[Содержание]

126 П. Новгородцев

ние, сделанное в моей книге, подало кн. Трубецкому повод 
сделать мне упрек в некоторых колебаниях. Если этика, го-
ворит он, «выходит за пределы теоретического познания, 
т. е. науки и составляет область практического разума», 
то «с этой точки зрения следовало бы, собственно гово-
ря, отказаться от всяких попыток теоретического анализа 
и теоретического обоснования нравственности. В самом 
деле, анализировать нравственность — значит подчинять 
веления практического разума высшему суду разума теоре-
тического и, следовательно, нарушать первенство практи-
ческого разума; пытаться теоретически обосновать нрав-
ственность значит опять‑таки ставить достоверность веле-
ний практического разума в зависимость от достоверности 
тех или других теоретических положений» (стр. 591).

В приведенной цитате говорится одновременно об ана-
лизе и обосновании нравственности, причем то и другое 
одинаково представляется как нарушение самозаконности 
практического разума. Между тем это две совершенно раз-
личных задачи, вследствие чего и отношение к ним мораль-
ной философии должно быть различным.

Как известно, Кант допускал анализ нравственного созна-
ния; этому анализу посвящены его морально-философские 
сочинения. Но анализировать нравственность вовсе не зна-
чит подчинять веления практического разума высшему суду 
разума теоретического. Иначе пришлось бы признать, что 
первенство практического разума состоит в полной невоз-
можности для разума теоретического высказывать о нрав-
ственности что‑либо определенное. Примат нравственных 
велений сохраняется в полной силе, если мы признаем, что 
анализ нравственного сознания не идет далее разъяснения 
его существа и условий. Ведь мы допускаем обыкновенно 
теоретический анализ и в отношении к религиозному чув-
ству, нисколько не нарушая этим допущением ни его неза-
висимости от всякой теории, ни самобытности его прояв-
лений. Философия религии, как и философия морали не об-
условливают собою конкретное и живое содержание ре-



[Содержание]

Мораль и познание 127

лигиозного и нравственного чувства, а, напротив, предпо-
лагают это содержание и только стараются выяснить его 
элементы.

Другое дело, если бы была признана возможность теоре-
тического обоснования нравственности: это действительно 
было бы равносильно тому, чтобы «поставить достовер-
ность велений практического разума в зависимость от до-
стоверности тех или других теоретических положений». 
Но Кант прямо отрицал эту возможность, и если будут 
утверждать, что он невольно переступил установленную им 
границу и в своей моральной философии нарушил принцип 
неподсудности нравственного сознания теоретическому 
разуму, то с этим во всяком случае можно спорить. Упрек 
Канту в противоречии этого рода, как ни стар он по сво-
ему происхождению, вовсе не может считаться общепри-
знанным, и я думаю, что гораздо скорее можно согласить-
ся с противоположным упреком тех, кто хотел бы видеть 
у Канта настоящую критику нравственности и не находит 
у него такой критики. Так Паульсен и Фулье замечают, что 
в отношении моральной области место критики занима-
ет у Канта апология и апофеоза, панегирик и поклонение. 
Иначе и не могло бы со стороны философа, признавшего 
самостоятельность этического начала. Если моральный за-
кон есть для нас, выражаясь словами Канта, «как бы факт 
чистого разума, который мы сознаем в себе a priori и кото�-
рый для нас безусловно обязателен», то здесь нет места для 
критики и теоретического обоснования.

Принимая это последнее положение, мы связываем с ним 
тот смысл, который он имел у Канта: непосредственно до-
стоверным тут признается не наличность известных нрав-
ственных представлений в нашем уме, а сознание нрав-
ственной обязанности. Те, кто следует в этом отношении 
Канту, и в наше время утверждают, что для достоверности 
нравственного долга мы не можем представить никаких 
иных свидетельств, кроме голоса непосредственного со-
знания. Формулу Канта можно видоизменить в сторону те-



[Содержание]

128 П. Новгородцев

леологического критицизма, но это дает только разъясне-
ние, а не доказательство. Вопрос и здесь отодвигается «in’s 
Gewissen hinein»2.

Само собою разумеется, что подобное удостоверение 
нравственного закона для многих может казаться недо-
статочным. Отсюда и проистекают теоретические сомне-
ния в обязательности нравственных предписаний. Но воз-
можность таких сомнений сама по себе еще нисколько 
не опровергает достоверности нравственного долженство-
вания. Сомнения могут быть и неосновательными; часто 
они скрывают за собою только какое‑нибудь недоразуме-
ние, которое может быть выяснено при ближайшем рас-
смотрении вопроса. То обстоятельство, что теоретическая 
мысль постоянно противопоставляет свои сомнения го-
лосу непосредственного сознания, например, в религиоз-
ных или нравственных вопросах, означает вовсе не то, что 
в основе этого сознания лежат теоретические положения, 
а только то, что непосредственное сознание не имеет до-
статочной теоретической убедительности, для того чтобы 
устранить возможность каких бы то ни было теоретиче-
ских сомнений. Для того, кто признает самобытность и не-
посредственную достоверность нравственного или рели-
гиозного сознания, здесь остается только показать, как это 
и сделал Кант, что теоретические сомнения хотя и возмож-
ны, но бессильны, потому что они направляются против 
положений, недоступных для теоретического отрицания 
или утверждения.

Высказывая мысль, что в основе нашего нравственно-
го сознания лежит ряд теоретических предположений, 
кн. Трубецкой поясняет и ближе, в чем эти положения за-
ключаются. «Нравственные предписания предполагают 
возможность их исполнить; если идея долга требует от нас 
невозможного, то она покоится на иллюзии» (594). Та-
ким образом, как только мы ставим вопрос об осущест-

2	 См. Windelband, Präludien. S. 256 ff.



[Содержание]

Мораль и познание 129

влении нравственного закона, мы приводим в связь идею 
о должном с представлением о сущем. С этим утвержде-
нием я настолько согласен, что включил его в число ос-
новных положений своего труда (стр. 104–105); но я дол-
жен заметить, что здесь выдвигается уже другая сторона 
вопроса, которая берет нравственное сознание не в его 
внутренней обязательности, а в его деятельном осуще-
ствлении во внешнем мире. Тут несомненно приходится 
вступить в область сущего и его законов. Не следует толь-
ко смешивать тех двух сторон нравственного вопроса, ко-
торые здесь открываются. Одна из них обращена во вну-
тренний мир человека, в его сознание; другая соприкаса-
ется с условиями внешнего бытия. Только первая пред-
ставляет собою сферу тех самозаконных нравственных 
предписаний, в которых разум наш, употребляя выраже-
ние Канта, «с полной самопроизвольностью создает для 
себя особенный порядок, — мир идей, к которому он ста-
рается приблизить действительные условия и согласно 
с которым объявляет необходимыми такие действия, ко-
торые никогда не случались и, может быть, никогда не слу-
чатся». Это область чистого долженствования, независи-
мого от естественного хода вещей; и мы всего лучше пой-
мем существо этой области, если будем брать ее, по при-
меру Канта, во всей ее самозаконной независимости 
и строгости. Другое дело — осуществление нравственно-
го закона: одной внутренней самозаконности воли здесь 
недостаточно, необходимо принять во внимание внеш-
ние условия. Но для существа самозаконной воли, воз-
вышающей свой голос над внешним ходом событий, эта 
внешняя действительность не имеет определяющего зна-
чения, и в этом именно проявляется независимость этиче-
ского начала. Утверждать, что «мы не можем признавать 
для себя обязательными, достойными веры нравственные 
предписания, если мы не убеждены в возможности для 
нас их исполнить, т. е. в нашей свободе», значит, как мне 
кажется, вступать в противоречие с естественным соот-



[Содержание]

130 П. Новгородцев

ношением идей свободы и нравственного долга в нашем 
сознании. Замечание Канта о том, что свобода есть ratio 
essendi нравственного закона, тогда как нравственный 
закон есть ratio cognoscendi свободы, представляется мне 
чрезвычайно удачным разрешением тех сомнений, ко-
торые могут возникнуть на счет действительного отно-
шения понятий нравственности и свободы; и если стать 
на эту точку зрения, то будет совершенно ясно, что поня-
тие свободы есть не основание нравственности, а послед-
ствие ее и что самобытное нравственное сознание есть 
именно изначальный основной факт, который, не предпо-
лагая никаких метафизических данных, может их только 
обусловливать.

Действительные недостатки Кантовой философии обна-
руживаются не в начале, а в конце нравственной пробле-
мы — в вопросе об осуществлении нравственного закона. 
Здесь ясно чувствуются пробелы его метафизики, и прежде 
всего безысходный дуализм внутреннего мира и внешнего, 
который ему пришлось установить. В критике этого дуализ-
ма я вполне согласен с кн. Трубецким3. Я согласен и с тем, 
что этот дуализм как в общем своем смысле, так и в част-
ном определении антитезы бытия и долженствования тре-
бует примирения. Именно вопрос об осуществлении нрав-
ственного закона приводит к убеждению в необходимости 
высшего синтеза бытия и долженствования, но этот синтез, 
как я указывал в своей книге, может быть совершен толь-
ко в трансцендентной области4. Поскольку мы обращаем-
ся к сфере опыта, указанный дуализм должен быть сохра-
нен в полной силе: никакой опыт не содержит в себе идеи 
должного; эмпирические данные и моральные требования 
представляют собою два самостоятельных ряда, которые 
могут найти свое примирение лишь в третьем ряде — ме-
тафизических предположений. Но этот третий ряд прими-

3	 Ср. статью кн. Трубецкого, стр. 544–546 и мою книгу, стр. 103–106.
4	 Стр. 182–183.



[Содержание]

Мораль и познание 131

ряет категории бытия и долженствования, обнаруживая не-
обходимость их конечной гармонии, но не выводит их одну 
из другой. Высший синтез этих категорий, приводя мораль-
ное сознание в связь с некоторыми метафизическими убе-
ждениями, дает этому сознанию новую твердость, но не об-
условливает его обязательности. Произведя этот син-
тез, мы все же остаемся с тем самым положением вопроса 
об обязательности нравственного закона для нашей воли, 
от которого мы отправлялись, идя к этому синтезу. Мета-
физика может разъяснить для разума смысл нравственной 
идеи, взятой в отношении к сущности мира и нашей жизни, 
но она не может доказать, что мы должны быть нравствен-
ными. Для философской системы, которая признает само-
бытность нравственного сознания, его обязывающая сила 
является, однако, не менее прочной, чем данные любой тео-
рии, опытной или метафизической. Ибо в этом сознании, 
в его безусловных велениях раскрывается абсолютная сущ-
ность человека, свидетельствующая о себе с повелительной 
силой внутреннего откровения.

Все изложенные здесь соображения, как мне кажется, до-
статочно разъясняют, в каком смысле мы признаем возмож-
ным изложение основных начал морали, независимо от рас-
смотрения метафизических вопросов. Внутренняя сторо-
на нравственного сознания есть факт, подлежащий анализу 
сам по себе помимо своего обнаружения в мире. Кн. Тру-
бецкой ссылается в одном месте своей статьи на нравствен-
ное учение Влад. Соловьева. Я мог бы с своей стороны со-
слаться на это учение, как на пример анализа моральной 
идеи, произведенного независимо от теоретической фило-
софии. «Раньше всякой метафизики, — говорит Влад. Со-
ловьев, — мы можем и должны, узнать, чтó наш разум на-
ходит как добро в человеческой природе и как он это есте-
ственное добро развивает и расширяет, возводя его до зна-
чения абсолютного нравственного идеала»5.

5	 «Оправдание добра», стр. 33 (I изд.). 



[Содержание]

132 П. Новгородцев

II.

Я имею и еще один повод вспомнить о нравственной фи-
лософии Влад. Соловьева: я мог бы воспользоваться его 
примером, для того чтобы показать, что и рассмотрение 
вопроса об отношении субъективной этики к объективной 
также возможно без предварительного развития подразу-
меваемых этим вопросом метафизических предположений. 
Именно такой способ рассмотрения этого вопроса навлек 
на меня упрек, будто бы я, сопоставляя нравственные уче-
ния Канта и Гегеля, произвольно устраняю или даже отри-
цаю их метафизические основы, от сопоставления которых 
я должен был бы отправляться. Между тем я просто считал 
возможным отделять обсуждение морально-философской 
проблемы от метафизической и принял во внимание мета-
физические принципы Канта и Гегеля лишь постольку, по-
скольку они влияли на их построения в области морали.

Кн. Трубецкой высказывает мысль (стр. 601), что пере-
ход Гегеля от субъективной этики к объективной обуслов-
лен теми метафизическими дополнениями, которые Гегель 
делает к Канту. Но это утверждение не оправдывается из-
учением первоначального зарождения взглядов Гегеля. Как 
я старался показать в своей диссертации (стр. 163 и след.), 
мысль о пробелах Кантовой этики появилась у Гегеля впер-
вые под влиянием того нового морально-философского ин-
тереса, который его занимал с самого начала. Еще в юноше-
ских своих опытах он старался разрешить вопрос о том, как 
организовать религиозно-нравственную жизнь народа, как 
достигнуть морального прогресса. Обсуждая этот вопрос, 
он интересуется теми данными человеческой природы 
и общественной организации, при помощи которых нрав-
ственная идея достигает своего воплощения в жизни. Это 
и был основной вопрос объективной этики. Позднейшее 
развитие философских взглядов Гегеля закрепило и углуби-
ло его основную морально-философскую тенденцию; ко-
гда созрела его метафизическая система, идея объективной 



[Содержание]

Мораль и познание 133

этики сочеталась с этой системой прочной связью; но про-
исхождение этой идеи было совершенно самостоятельное, 
и в этом смысле она может обсуждаться независимо от ме-
тафизических принципов, послуживших для нее лишь позд-
нее найденным основанием, а не первоначальной точкой 
исхода.

Но и отрешаясь от Гегеля, от происхождения его идеи 
объективной этики, мы должны сказать, что обсуждение ее 
вполне возможно в предварительной инстанции моральной 
философии. Речь идет здесь только о конкретных условиях 
нравственного прогресса. Идея объективной телеологии, 
признание разумной цели этого прогресса служит необхо-
димым завершением объективной этики, но именно завер-
шением, которое дается в высшей метафизической инстан-
ции. Задача моего труда состояла в том, чтобы поставить 
вопрос в терминах моральной философии.

Теперь о добытом результате. Я очень сожалею, если мне 
не удалось представить его в своей книге с полной ясно-
стью, но усилия мои клонились к тому, чтобы подчеркнуть 
огромную важность и огромную трудность вопроса, свя-
занного с переходом от субъективной этики к объектив-
ной. В русской литературе несколько лет тому назад этот 
вопрос был предметом чрезвычайно интересного спора 
между Влад. Соловьевым и Б. Н. Чичериным6. Итоги это-
го спора не были подведены в свое время, и мне представ-
лялось поучительным обсудить тот же вопрос при помощи 
анализа доктрин Канта и Гегеля, у которых противополож-
ность субъективной и объективной этики была выражена 
с классической силой и глубиной. Мне представлялось важ-
ным обратиться к тем первоисточникам, в которых можно 
проследить с особенной ясностью раздельную и отчетли-
вую постановку двух основных проблем морали.

Сущность интересовавшего меня вопроса заключается 
в том, чтобы найти правильное соотношение этих двух про-

6	 См. «Вопр. Фил. и Псих.», кн. 39 и 40.



[Содержание]

134 П. Новгородцев

блем и соответствующих им двух отделов этики. Трудность 
вопроса состоит в том, что каждая проблема может пред-
ставляться исключительно важной и поглощающей другую 
и что сочетание их в одну цельную систему требует прими-
рения противоположных и как бы расходящихся принци-
пов и приемов рассмотрения.

Центром определений субъективной этики является поня-
тие нравственной автономии. Без этого понятия нет этики, 
но одностороннее его развитие может приводить к заклю-
чению, будто бы отдельная личность должна из себя опре-
делять всю нравственную жизнь, встречая в общественной 
среде только внешнюю границу для своей свободы. Даль-
нейшим выводом отсюда является предположение, что нрав-
ственность только и может быть субъективною, имеющею 
начало и конец в субъективном сознании лиц и являющею-
ся всецело подвигом отдельного человека. Эти односторон-
ние заключения из принципа нравственной автономии бы-
ли хорошо формулированы Влад. Соловьевым и обозначе-
ны им названием нравственного субъективизма. Точка зре-
ния нравственного субъективизма игнорирует важность тех 
нравственных воздействий, которые связаны с той или дру-
гой организацией общества, и потому задача общественного 
прогресса получает для нее второстепенное значение.

Центром определений объективной этики является по-
нятие общественной организации, при помощи которой 
воспитывается личность и осуществляется нравственный 
прогресс в преемственном ряде поколений. По отноше-
нию к принципу автономии лиц общественная организация 
относится как средство к цели. Но одностороннее разви-
тие идеи общественного воспитания может приводить к за-
ключению о таком всеобъемлющем призвании общества, 
при котором оказывается в опасности самое основное по-
нятие морали; т. е. понятие автономной личности.

Моя задача и заключалась в том, чтобы показать на срав-
нительном изучении доктрин Канта и Гегеля необходи-
мость их сочетания для построения цельной этической 



[Содержание]

Мораль и познание 135

системы. Признав односторонность субъективной этики 
Канта, я вместе с тем старался выяснить, что объективная 
этика Гегеля не устраняет и не покрывает собою субъектив-
но-этической точки зрения, а только дополняет ее новым 
рядом вопросов, и притом дополняет независимо от тех 
метафизических изменений, которые Гегель делает в учении 
Канта. Как я уже заметил выше, эти метафизические из-
менения только закрепляют независимо от них возникший 
главный морально-философский интерес Гегеля.

С этим основным догматическим результатом второй ча-
сти моего исследования связываются и другие. Установле-
ние правильного соотношения субъективной этики и объ-
ективной приводит к соответствующему разграничению 
их принципов и приемов. Таким образом получается нор-
мальное соотношение принципов автономной личности 
и общественной организации, как цели к средству (в про-
тивоположность тому, как представлялось это отношение 
Гегелю), и установляются особые методы для постановки 
каждого из этих принципов, нормативно-этическая и соци-
ально-философская. Кн. Трубецкой совершенно правильно 
отмечает отсутствие в моей книге положительного ответа 
на дальнейший и более общий вопрос — о добре как объ-
ективном факторе мирового прогресса. Но из принятых 
мною начал прямо вытекает, что это — вопрос последу-
ющий и заключительный, а не исходный и первоначальный. 
Связь субъективно-этического идеала с требованием его 
объективного воплощения предполагает положительное 
решение вопроса о добре как силе, которая, по выражению 
Влад. Соловьева, «через все осуществляется»; но для над-
лежащей постановки этого вопроса необходимо перейти 
на почву метафизики, между тем как я ограничил свою за-
дачу пределами моральной философии. Прибавлю к этому, 
что весь характер моей книги, все ее положенья ясно ука-
зывают на то, что предо мною все время открывался мета-
физический горизонт, как это и отметил кн. Трубецкой под 
видом моего «влечения к метафизике».



[Содержание]

136 П. Новгородцев

III.

Мне остается еще сказать несколько слов об отношении 
моей книги к идее естественного права. Кн. Трубецкой на-
ходит у меня и здесь колебания мысли и недостаточность 
определений, но особенно в этом пункте приговор моего 
уважаемого критика кажется мне слишком суровым. Само 
собою разумеется, что я не думал и не думаю выдавать сво-
его анализа идеи естественного права за исчерпывающий 
и окончательный. В книге, посвященной Канту и Гегелю, 
я невольно был связан рамками того материала, который 
лежал в основе моего исследования. Кроме того, я думаю, 
что и вообще нам предстоит еще немало поработать над те-
ми новыми перспективами, которые открываются в данном 
случае современной философии права.

Что касается результата, который я старался утвердить 
в своем сочинении, то он сводится к следующему. Во-пер-
вых, я хотел показать глубокую важность формально-крити-
ческого критерия Канта; во‑вторых, я наметил путь к соче-
танию этого критерия с положительным содержанием. Во-
прос о естественном праве представлялся мне лишь част-
ным отделом моральной философии, разделяющим в сво-
ей постановке судьбу вопроса об отношении субъективной 
этики к объективной. Здесь заключается философский 
центр всей проблемы. Соответственно с этим и мое реше-
ние этой проблемы прямо вытекает из решения более об-
щего вопроса моральной философии.

Прежде всего, для меня было важно подчеркнуть и закре-
пить важность того формально-критического критерия, 
который вытекает из субъективной этики Канта. Взятый 
во всей силе своего значения, он обозначает призыв к по-
стоянному развитию и совершенствованию. В этом смыс-
ле нравственная идея всегда заключает в себе преобладание 
критических стремлений над положительными указаниями. 
В этом именно и проявляется безусловное и бесконечное 
значение «добра, неспособного вместиться в рамки како-



[Содержание]

Мораль и познание 137

го‑либо внешнего порядка». Я считал важным подчеркнуть 
значение этого прогрессивного принципа, который являет-
ся прямой противоположностью идее этического консер-
ватизма7.

Но не следует думать, что субъективно-этический крите-
рий права не дает и вовсе никаких указаний. В его крити-
ческом духе уже заключена творческая сила; в его призы-
ве к прогрессу содержится твердый нравственный завет; 
в его идеальной основе, каковою является автономная лич-
ность, намечается неизменный путь для нравственного раз-
вития. В своей книге я высказал мысль, которую могу по-
вторить и теперь, что содержание нравственности почер-
пается из общества, из исторических условий его развития. 
Но понятие личности представляет ту неизменную основу, 
к которой это содержание должно относиться, и ту выс-
шую норму, которая должна быть признана над обществом. 
Кн. Трубецкой спрашивает, что же личность может проти-
вопоставить обществу, если она сама заимствует из обще-
ства содержание своего идеала. На это легко ответить, что 
личность не может вывести из себя никакого иного содер-
жания, кроме того, которое вытекает из самой идеи лич-
ности. Это — вечные определения равенства и свободы, 
которые по существу своему имеют отрицательный и кри-
тический характер, но и в этом критическом значении сво-
ем представляют творческие начала общественной жизни. 
Конкретное определение свободы и равенства как свобо-
ды от чего‑либо и равенства в чем‑либо есть вопрос данной 

7	 Об этой стороне нравственной проблемы хорошо говорит Зигварт 
(Vorfragen der Ethik, Freiburg i. B. 1886): «Was am leichtesten im Bewusstsein 
tritt und das Gefühl afficirt ist das Mangelhafte und Nichtseinsollende in einer 
gegebenen, in Sitte und Gesetz verkörperten Anschauung, wie im Bewusst-
sein des Einzelnen das böse Gewissen lauter spriht als das gute; jede sittliche 
Reform pflegt sich zunächst gegen Missbräuche zu kehren und als sittlich un-
möglich hinzustellen, was bis dahin als recht und erlaubt galt. Und heir gewinnt 
jenes formale und negative Element der Kant’schen Moral seine weitgreifende 
Bedeutung, weil es mit der Macht des logischen Zwanges auftritt». (S. 45.)



[Содержание]

138 П. Новгородцев

исторической эпохи, данного состояния общества. Кон-
кретное значение они получают от наличных условий об-
щественной жизни; но их нравственное значение лежит вы-
ше преходящих течений общественной жизни и вытекает 
из безусловного призвания личности.

Однако, настаивая на значении естественного права как 
критической инстанции, я нисколько не ограничиваю этим 
его задачи. Я хотел бы всячески подчеркнуть важность 
этой чисто философской стороны проблемы, которая ча-
сто упускается из вида. Но это нисколько не закрывает для 
меня самого другой стороны вопроса, относящейся к по-
строению положительного идеала. С формальными опре-
делениями, как ни важны они в качестве исходных пунк-
тов, мы скоро приходим к концу; для того, чтобы придать 
им плоть и кровь действительной жизни, необходимо при-
вести их в связь с областью конкретных стремлений и це-
лей. Здесь и открывается важная задача построения есте-
ственно-правового идеала. Эту задачу в своей книге я толь-
ко наметил (стр. 105 и 149–150), нисколько не забывая ее 
настоятельной важности в практической постановке идеи 
естественного права.

Я закончу эту краткую заметку пожеланием, чтобы во-
просы, затронутые кн. Е. Н. Трубецким в его критической 
статье, были разработаны им также и в более подробном 
положительном построении. В настоящее время эти вопро-
сы привлекают к себе столь живое внимание, что участие 
в их разработке такого выдающегося представителя наше-
го предмета, как кн. Трубецкой, будет, конечно, встречено 
с величайшей признательностью.



П. Новгородцев

Нравственный идеализм в философии 
права1 (К вопросу о возрождении 
естественного права2)

Если бы высшая моральная цель права 
оставалась только благочестивым пожела-
нием, мы во всяком случае не обманываемся, 
установляя правило о необходимости к ней 
стремиться. Таков наш нравственный долг, 
а принимать нравственный закон за нечто 
обманчивое — значило бы высказывать низ-
кое желание отрешиться от всякого разума 
и зачислить себя — в своих основоположе-
ниях — наряду с остальным животным ми-
ром в один и тот же механизм природы.

Kant, Rechtslehre, Beschluss

1	 Печатается по изданию, воспроизводящему первую публикацию: Про-
блемы идеализма [1902] / Второе критическое издание, испр., под ред. 
М. А. Колерова ; подг. текста Н. В. Самовер. М., 2018. (Серия «Исследова-
ния по истории русской мысли». Т. 20.) С. 275–342. Настоящая публика-
ция заново сверена и исправлена.

2	 Здесь и далее примечания автора: В настоящем 1902 году появилось 
на русском языке три статьи, касающиеся этого вопроса: враждебная шко-
ле естественного права — М. М. Ковалевского («Вестник Воспитания», 
февраль, напечатана ранее по‑французски в 1900 г.), сочувственная — 
В. М. Гессена («Право», № 10 и 11) и примирительная — Н. И. Кареева 
(«Русское Богатство», апрель). Я принял во внимание эти статьи при со-
ставлении настоящего очерка, в котором я хотел переработать и развить 
взгляды, высказанные мной ранее по этому предмету.



[Содержание]

140 П. Новгородцев

I.

Когда в 1896 году в русской юридической литературе бы-
ли сделаны первые заявления о необходимости возрожде-
ния естественного права3, эти заявления были встречены 
с недоверием и сомнением. Казалось странным и невероят-
ным, чтобы идея, столь решительно осужденная всем дви-
жением мысли XIX века, когда‑либо снова воскресла в каче-
стве законного и необходимого понятия философии права. 
Самый термин — «естественное право» — представлялся 
для современного взгляда таким невозможным и незакон-
ным сочетанием слов, что одного этого казалось достаточ-
ным, для того чтобы вместе с термином отвергнуть и самую 
идею, которую снова выдвигали под этим старым обозначе-
нием.

А между тем внимательное изучение новейшей литера-
туры и тогда уже могло навести на мысль, что в этом воз-
рождении естественно-правовой идеи сказывалась неко-
торая живая и настоятельная потребность, я сказал бы да-
же — некоторый необходимый закон научного развития. 
Здесь повторился довольно обычный факт возрождения 
известной идеи, временно устраненной противоположным 
направлением мысли, но по существу своему представляю-
щей необходимое звено в известной системе понятий.

Направление, которое устранило идею естественного 
права и которое в настоящее время само требует извест-
ных ограничений, может быть обозначено как историзм. 
XIX век вообще отмечен распространением историзма, 
и, когда теперь приходится говорить о научных направле-
ниях истекшего столетия, несомненно самым ярким и круп-

3	 Я говорю о заявлениях, сделанных Л. И. Петражицким в его статье: «Вве-
дение в науку политики права» (Киевские универ. известия, август и ок-
тябрь, 1896 г.) и автором настоящего очерка в его книге «Историческая 
школа юристов» (1896 г., сентябрь). Г. Петражицкий высказывался и ра-
нее в том же духе в своих немецких сочинениях (начиная с 1893 г.).



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 141

ным следует признать именно это. Везде, во всех областях 
знания историческая метода приобрела господствующее 
положение; вопросы о происхождении, о генезисе, об эво-
люции получили первенствующее значение и вытеснили 
все прочие, и еще не так давно английский юрист Дайси 
шутливо замечал: «В наше время лучше быть обвиненным 
в ереси или даже уличенным в мелком воровстве, чем быть 
заподозренным в недостаточно «историческом» складе 
ума или в сомнениях насчет универсального значения ис-
торической методы». Приложение исторической методы, 
быть может, еще далеко не везде дало необходимые резуль-
таты и далеко не всегда совершалось с достаточной глуби-
ной; но как миросозерцание, как принцип, историзм несо-
мненно достиг своего апогея, а вместе с тем и такой уни-
версальности своих притязаний, которая явно обнаружива-
ла их чрезмерность и должна была вызвать реакцию. А эта 
реакция сама собою должна была привести к возрождению 
тех идей и приемов мысли, которые были отвергнуты или 
забыты под влиянием предшествующих увлечений.

Необходимость этого возрождения еще более усили-
валась тем обстоятельством, что историческое направ-
ление, по своему первоначальному происхождению, бы-
ло не только научной доктриной, но также и определен-
ным настроением. За ним скрывалось морально-практи-
ческое миросозерцание той эпохи, которая не хотела бо-
лее верить в творчество личности, в могущество разума, 
в силу законодательного почина — одним словом, во все 
те слова и лозунги, которые составляли священное credo 
просветительной философии XVIII века и придавали ее 
произведениям такой поднимающий, пророческий тон. 
Представители историзма, в противоположность этому, 
говорили о внутренних, незаметно действующих силах 
истории, о естественном совершенстве ее собственных 
органических созиданий, о необходимости для отдель-
ных лиц преклониться перед этим общим ходом истории 
и признать его неотвратимость и его благодетельность. 



[Содержание]

142 П. Новгородцев

Позднейшее развитие мысли сняло с этого созерцания по-
кровы реакционной романтики и ввело всю совокупность 
исторических понятий в более спокойное русло объек-
тивно-научного течения; но те новые формулы, которые 
затем последовательно вводились в число основ истори-
ческой методы, были как будто бы только подкреплением 
этого первоначального взгляда, согласно с которым для 
исторического созерцания общий ход событий есть все, 
а личность — ничто. Прежняя формула об органическом 
действии национального духа сменилась потом более кон-
кретным представлением о значении среды и эпохи, да-
лее среда была разложена на классы, а классы на группы; 
но как бы ни видоизменялось основное понятие, сущ-
ность его оставалась все та же: представление о связи лич-
ности с некоторой объемлющей ее средой, объясняющей 
ее жизнь, ее стремления, ее идеалы. А это представление 
было косвенной поддержкой для той проповеди о смире-
нии личности перед общим ходом событий, с которой ис-
торическое созерцание выступило первоначально.

Я не хочу здесь отрицать некоторых исключений, пы-
тавшихся и в пределах исторического воззрения отсто-
ять значение личности. Еще менее приходит мне в голову 
из‑за практических выводов умалять высокие научные за-
слуги методы. Само собой разумеется, что ценность науч-
ных принципов не может измеряться тем или другим прак-
тическим последствием, которое из них выводят. И если 
в частности говорить об историческом принципе, то несо-
мненно, что в научном своем приложении он давал тем бо-
лее блистательные результаты, чем более он сохранял свой-
ственные ему особенности. Историческое понимание явле-
ний становилось тем глубже и полнее, чем более оно про-
никалось стремлением рассматривать все явления в про-
цессе их закономерного развития и приводить их в связь 
со всей совокупностью обусловливающих их причин. Сущ-
ность исторического принципа заключалась ведь не в чем 
ином, как в исследовании всех явлений и всех ценностей — 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 143

чтобы употребить выражение, получающее и у нас право 
гражданства, — с точки зрения их развития в условиях из-
вестной среды и эпохи.

Не случайным поэтому явилось то обстоятельство, что 
дальнейшее развитие исторической методы лишь подчер-
кивало и закрепляло первоначальное стремление историз-
ма ввести личность в круг непреклонной закономерности 
и связать ее неразрывной связью с окружающей обстанов-
кой. Личность все более исчезала, стушевывалась перед 
средой, и настоящим объектом исторического изучения 
все более становилась жизнь масс. С исторической точ-
ки зрения, самые возвышенные проявления личности, как 
и самые элементарные ее потребности, должны одинако-
во объясняться общими условиями окружающей среды. Ге-
роические подвиги и гениальные мысли, не менее чем сред-
нее дело среднего человека, должны приводиться в связи 
с незримой, но плодотворной работой масс, подготовляю-
щей в недрах своих эффектное появление гениев и героев.

Дальнейшая разработка исторической методологии дол-
жна определить, в какой мере и в каких формах все эти 
стремления историзма могут быть санкционированы более 
глубоким философским исследованием. Работы Зиммеля, 
Ксенополя и в особенности Риккерта, недавно закончив-
шего свое замечательное сочинение по теории историче-
ского познания, обещают дать нам в этом отношении не-
сравненно более, чем довольно утомительные споры Лам-
прехта с новоранкианцами4. Но уже теперь ясно обознача-
ется, что в одном пункте историческая метода несомненно 
хватила через край и превысила свою компетенцию. Я имею 
в виду ее отношение к ценностям, к тем безусловным идеа-
лам и стремлениям, носителем которых является человек.

4	 Не могу не упомянуть здесь также недавно вышедшей в свет книги Ласка 
(Dr. Emil Lask, Fichtes Idealismus und die Geschichte. Tübingen u. Leipzig, 
1902 г.), важной для нас по своим соображениям о методологической 
связи понятий общества и истории. См. S. 240 ff.



[Содержание]

144 П. Новгородцев

Было вполне законно и необходимо, когда историки по-
старались ввести эти идеалы и стремления в сферу сво-
его специального рассмотрения и подвергнуть их анали-
зу со стороны их временного исторического выражения 
в различные эпохи. Но исследование этой исторической 
оболочки идеальных ценностей могло ли приводить к ка-
кому‑либо заключению и о самой их сущности? Можно ли 
было говорить, что изменчивость человеческих идеалов, 
наблюдаемая в истории, характеризует и самую их основу; 
что те безусловные ценности, которые философия издавна 
связывала с безусловной человеческой личностью, измен-
чивы и относительны по самому своему существу? Труд-
но понять, каким образом элементарное философское раз-
граничение вопросов о временном развитии и внутреннем 
значении явлений осталось чуждым для многих представи-
телей историзма. Но как раз на забвении этого разграниче-
ния или на недостаточном внимании к нему утверждается 
до бесконечности часто повторявшийся взгляд, что истина, 
красота, добро изменчивы и относительны, как все в исто-
рии, и что достаточным удостоверением этой изменчиво-
сти служат наблюдения над сменой их исторических вы-
ражений. Вместе с понятием о безусловной и автономной 
человеческой личности, и все эти ценности, вытекающие 
из ее безусловной природы, были поглощены в потоке ис-
торического развития и поставлены в связь с материальной 
жизнью масс.

Для последовательно идущего исторического рассмотре-
ния этот вывод был вполне естественным, но это не значит, 
что он был совершенно основательным. Понятие личности 
и связанных с ней безусловных начал чуждо и недоступно 
для исторической методы. Она может подойти к этим на-
чалам только со стороны, приблизиться только к их поверх-
ности. Далее должен начаться особый философский анализ. 
И если историческое созерцание, забывши свои границы, 
пытается его отвергнуть, отвергая вместе с ним и подлежа-
щие его ведению абсолютные ценности, здесь совершается 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 145

незаконное превышение компетенции. Философия должна 
восстановить свои права и указать истории ее пределы.

Неудивительно, если первые указания этого рода были 
сделаны со стороны писателей, интересовавшихся поста-
новкой моральной проблемы. Для моральной философии 
была в особенности чувствительна эта попытка претворить 
идеальные ценности в относительные и временные, услов-
ные по своему происхождению и значению. Ведь это зна-
чило отказаться от того, что издавна признавалось основой 
нравственности. Легче было примириться с относительно-
стью теоретических положений, тем более, что в этой обла-
сти никому не приходило в голову провести до конца точ-
ку зрения исторического релятивизма и доказать, напри-
мер, что все научные аксиомы и законы изменчивы и отно-
сительны. Но в применении к нравственным понятиям эту 
мысль проводили с особенным старанием, доказывая, что 
вся нравственность выросла из ничего, на почве простого 
эгоизма и расчета, приспособленных долговременным про-
цессом эволюций к разумному и целесообразному прояв-
лению для достижения общих целей. Выросшая из эгоиз-
ма, постоянно изменяющаяся, совершенно условная, нрав-
ственность утрачивала черты абсолютного долженствова-
ния, присущего самой сущности человека и составляющего 
внутренний закон его воли. Таким образом самое дорогое 
убеждение морального сознания — вера в безусловное 
нравственное призвание личности — подрывалась в кор-
не. Нравственная философия должна была восстать против 
этих святотатственных посягательств и выступить на защи-
ту той своей основы, без которой она немыслима.

А в то время как философия нравственного идеализма 
выступала на защиту самостоятельного нравственного на-
чала и безусловного права личности возвышаться над ис-
торией и произносить над ней свой суд и свою оценку, там 
и здесь совершались глубокие процессы жизни, предвозве-
щавшие грядущее творчество новых форм. Снова чувство-
валось веяние созидательного духа истории. Мысль неволь-



[Содержание]

146 П. Новгородцев

но призывалась к тому, чтобы думать о задачах и призвании 
личности, через которую совершается прогресс истории. 
От прошлого она обращалась к будущему. И как обыкно-
венно это бывает, то будущее, которое оставалось желан-
ным, но определенным и неясным, заставляло думать о пра-
вильной постановке целей и средств, о выяснении идеалов 
и стремлений.

Вот в каком сочетании старых начал и новых задач следует, 
как мне кажется, объяснять совершающееся на наших глазах 
возрождение естественного права. Идея естественного пра-
ва явилась лишь частным отражением более общего миро-
созерцания и более широкого морально-практического на-
строения. Еще прежде чем о ней заговорили новейшие юри-
сты, она нашла для себя место среди политических идей про-
грессивных партий. В России она была недавно усвоена теми 
публицистами, которые с одинаковой чуткостью относились 
и к текущим запросам жизни, и к проблемам общего фило-
софского мировоззрения. Но для ее возрождения в пределах 
юриспруденции были еще и свои специальные поводы, о ко-
торых здесь также необходимо упомянуть.

II.

Говоря об этих специальных поводах, я имею в виду, глав-
ным образом, немецкую юридическую литературу, в кото-
рой за последнее время с большой настойчивостью повто-
ряют о необходимости новых научных путей. Вот уже ско-
ро десять лет5, как стали говорить, что юридическая наука, 
хотя и выполняет некоторую важную и насущную работу, 
но не выполняет всего того, что можно и должно от нее 

5	 Я считаю с 1893 г., когда появилось в немецкой литературе первое заявле-
ние этого рода, принадлежавшее Петражицкому. Цитируемые ниже сход-
ные заявления Офнера, Менгера и Нейкампа относятся к 1894 и 1895 го-
дам.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 147

требовать. Стали раздаваться упреки в уклонении от неко-
торых важных и высоких задач, пренебрегаемых современ-
ной юриспруденцией к ущербу и для общего блага, и для ее 
собственной репутации. Для того, кто сколько‑нибудь зна-
ком с развитием юридической литературы за последние го-
ды, не может быть никакого сомнения, что эти упреки сто-
ят в ближайшей связи с одним крупным явлением в области 
немецкого законодательства. Я говорю о введении в Гер-
мании общего гражданского кодекса, который, удовлетво-
ряя давнишним желаниям немецких патриотов, должен был 
положить конец разнообразию местных прав и господству 
права римского. Само собою, что этот крупный факт дол-
жен был сразу привести в движение всех мыслящих юри-
стов. Для составления нового кодекса должна была совер-
шиться колоссальная законодательная работа, к которой 
были привлечены самые выдающиеся ученые и практики 
Германии и которая продолжалась около 20 лет. Для налич-
ной юридической науки такая работа всегда является проб-
ным камнем: в ней обнаруживается, как и чем сильна теку-
щая мысль и чего ей не хватает; обнаруживается характер 
ее идеалов и стремлений, ее бедность или богатство в этом 
отношении. Все это должно было обнаружиться и здесь. 
И что же, когда появился первый проект кодекса, — плод 
прилежной 14‑летней работы, — последовало всеобщее 
разочарование. Стали говорить о том, что проект отличает-
ся отсутствием живого творчества и рабским подражанием 
римским образцам; его назвали, ввиду этого, извлечением 
из пандект, разделенным по параграфам. После того про-
ект был еще раз переделан и усовершенствован; но и в этом 
втором издании он опять продолжал вызывать сетования 
по поводу своего римского характера и по поводу недо-
статка новых и смелых стремлений, отвечающих новым по-
требностям времени. Объяснение этих недостатков про-
екта критики его видели в существующих приемах юрис-
пруденции, в ее излишней преданности авторитетам, в от-
сутствии у нее критического чутья. Здесь я могу говорить 



[Содержание]

148 П. Новгородцев

словами одного из этих критиков, нападавших на проект, 
Антона Менгера: «60–70 лет в немецкой науке права гос-
подствовал почти безусловный принцип авторитета, была 
заглушаема всякая критика существующего. Чего же мож-
но было ожидать после этого от составителей гражданско-
го уложения, как не извлечения из пандект, разделенного 
по параграфам? Наука, проникнутая верой в авторитет, мо-
жет, конечно, удовлетворять потребностям мелкого науч-
ного обихода; но для решения великих задач ей прежде все-
го необходим свободным критический дух по отношению 
к существующим мнениям и учреждениям».

Голос Менгера не был единичным. Наряду с ним в том же 
духе высказались и другие. Их общее мнение состоя-
ло в том, что наука права должна стать более свободной 
по своим стремлениям, более широкой по своим задачам, 
более научной по приемам. Виндшейд назвал как‑то юрис-
пруденцию служанкой законодательства, — служанкой 
с короной власти, прибавлял он в утешение юристам. Те-
перь требуют, чтобы этому рабству был положен конец. 
Корона на голове служанки, замечает Офнер, может толь-
ко обозначать, чем была или чем должна быть эта служан-
ка; знаком ее действительного положения остаются цепи. 
А между тем наука должна быть свободна; доктрина, кото-
рая находится в услужении, отказывается от значения на-
уки. Пока юриспруденция, заключает Офнер, не покинет 
своего ложного пути и будет оставаться только истолкова-
тельницей действующего законодательства, она не может 
быть научной. Она должна усвоить более широкую точку 
зрения социального изучения и принять участие в благо-
родной задаче преобразования права6. Офнер, как и Мен-
гер, одинаково требуют, чтобы наука права расширила свой 
кругозор и свои задачи в сторону творчества новых право-
вых форм.

6	 Ofner, Studien socialer Jurisprudenz. Wien, 1894. SS. 1–29, особенно SS. 5 
и 21.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 149

Для нас особенно любопытно отметить, что эти стремле-
ния не оставались чужды и представителям исторической 
школы. Так Нейкамп, объявляя себя сторонником истори-
ческого направления, в то же время примыкает к тем но-
вейшим юристам, которые упрекают свою науку в недо-
статке преобразовательных стремлений. Повторяя и про-
должая мысли, еще ранее его высказанные Иерингом, Мер-
келем, Гёльдером и Офнером, Нейкамп старается связать 
преобразовательную функцию юриспруденции с основ-
ными посылками исторической школы. Савиньи устранил 
из юриспруденции вопрос о преобразовании права, счи-
тая этот вопрос вытекающим из основ естественно-право-
вой философии, и в этом отношении последующая наука 
оставалась верной его примеру. Но в этом была его ошиб-
ка, стоявшая в противоречии с духом его учения. Он сам го-
ворил, что развитие права не знает остановки, что оно бу-
дет так же продолжаться в будущем, как совершалось в про-
шлом, — по тому же закону внутренней необходимости. 
Но в таком случае, замечает Нейкамп, юриспруденция дол-
жна так же обращать свой взор к будущему, как и к прошло-
му. Из истории права, из ее внутренних законов она должна 
выводить те пути, по которым пойдет его дальнейшее раз-
витие, и эта задача есть настоящая органическая часть юри-
дической науки7. Пренебрежение ее со стороны юристов 
доказывает, насколько их наука далека от своих насущных 
задач и от интересов действительной жизни8.

Но, быть может, самые горячие упреки были сделаны 
юриспруденции не в Германии, а в России, на страницах 
нового юридического журнала, который характерно на-
звал себя «Вестником права». В передовой статье, кото-
рой открылся этот журнал, припоминались заслуги ста-
рой науки права, когда в ней господствовало направле-

7	 Neukamp, Einleitung in eine Entwicklungsgeschichte des Rechts. Berlin, 1895. 
SS. 61 ff.

8	 Ibid., S. XIV.



[Содержание]

150 П. Новгородцев

ние естественного права, когда она жила в союзе и дружбе 
с философией. Эта старая наука права «боролась за сво-
боду, за равенство, за мир, правду и братство между людь-
ми и народами. Мощное слово ее разрушало вековые 
предрассудки и суеверия в праве, насаждало просвещен-
ное и гуманное истинное право и справедливость». Об-
ращаясь затем к современной науке права, петербургский 
журнал спрашивает: «Кого и на какие дела воодушевляют 
учения теперешней юриспруденции? Куда она ведет чело-
вечество? Никуда она его не ведет, ибо никто ее руковод-
ства не слушает и не ждет. Вне ее круга, своего рода ре-
месленного цеха, никто, по‑видимому, не знает и не инте-
ресуется знать, чем она занимается, какие темы она обсу-
ждает и как она их решает». Из дальнейших разъяснений 
мы узнаем, что и здесь главный недостаток юриспруден-
ции усматривается в том, что в ней заглушен критический 
дух и глубокие философские стремления, что в ней возоб-
ладали практические интересы и работа ее сделалась мел-
кой, цеховой и замкнутой. Нужно создать особую дисци-
плину —политику права, нужно возродить дух критики 
и идеальных стремлений; тогда произойдет «возвраще-
ние к заветам лучших и славных времен науки права». Она 
усвоит себе опять творческую функцию, усвоит твердые 
принципы и будет вновь служить «вечному идеалу любви 
к человеку и высшей справедливости»9.

В свое время за этими смелыми и красноречивыми тира-
дами неподписанного ведения усмотрели влияние того рус-
ского ученого, для которого немецкая школа была только 
лучшим поводом проявить оригинальную свежесть мыс-
ли и свободное отношение к старым авторитетам. Русский 
критик скрывал, очевидно, за собою того писателя, кото-
рый с удивительной силой диалектики старался раскрыть 
пробелы существующей методы и заставил говорить о себе 
лучших юристов Германии.

9	 «Вестник права», 1899 г., январь.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 151

Я считаю излишним умножать количество приведен-
ных цитат другими сходными заявлениями. Но я не могу 
не упомянуть здесь о том удивительном росте интереса 
к идее естественного права, на который уже было указа-
но в блестящей статье В. М. Гессена «Возрождение есте-
ственного права»10. Каждый год приносит нам то новое 
и авторитетное осуждение исторической школы, то по-
пытку новой разработки проблемы естественного права. 
Возрождение интересующей нас доктрины и критическое 
отношение к старым основам юриспруденции в последние 
годы может быть отмечено и во Франции. В 1899 г. дижон-
ский профессор Жени опубликовал свой интересный труд 
(«Méthode d’interprétation et sources en droit privé»), ко�-
торый представляет протест против традиционной юрис-
пруденции11. В 1900 г. Танон и Деландр высказались про-
тив односторонностей историзма и социологизма, исклю-
чающих идеальные построения12; а в настоящем, 1902 г., 
новый юридический журнал, издающийся во Франции, 

10	 См. «Право», №№ 10 и 11. Статья вышла также отдельной брошюрой.
11	 Отношение Gény к естественному праву им самим формулируется на стр. 

473–491. Интересно, что у него мы находим то же сознание «социальной 
миссии» права.

12	 Этюд Tanon’a носит заглавие: «L’évolution du droit et la conscience sociale» 
(Paris, 1900). Критикуя односторонность исторической школы, автор от-
стаивает вместе с тем принципиальное изучение права, хотя и стремится 
поставить это изучение на почву исторических данных. В этом смысле он 
занимает положение, сходное с Нейкампом, о котором сочувственно от-
зывается (стр. 41). Критика Деландра (Deslandres, La crise de la science po-
litique, в журнале: Revue du droit public et de la science politique, за 1900 г.) 
направлена против социологии и против односторонней юридической 
методы во имя живой и настоятельной потребности политики к выясне-
нию путей будущего. Указывая «I’insuffisance radicale de la méthode socio-
logique», он, в сущности, формулирует проблему естественного права, 
когда говорит: «la science politique ne peut donc pas se borner à la descrip-
tion du passé et du présent, elle ne peat pas n’être qu’explicative et descriptive, 
elle doit apprécier le présent, elle doit aussi se tourner vers l’avenir et inventer» 
(p. 276). Это то же самое требование, которое беспрестанно повторяется 
за последнее время юристами.



[Содержание]

152 П. Новгородцев

уже предложил своим читателям статью Салейля, харак-
теризующую возрождение естественного права в немец-
кой и французской литературе13. Что касается Германии, 
то и здесь мы можем указать за два последние года на ин-
тересные литературные новости. Упомяну в особенности 
брошюру Бюлова14, доказывающего немецким юристам, 
что они слишком много изучали историю права, отвлек-
шую их от живых задач действительности; отмечу статью 
Л. Савиньи о методе естественного права15 и, наконец, но-
вую книгу Штаммлера, пытающегося, независимо от Же-
ни, но в том же духе, внести свет высших принципов и об-
общений в обработку и применение положительного пра-
ва16. Работы Штаммлера и Жени и предшествующие им 
по времени труды Петражицкого как нельзя лучше свиде-
тельствуют, что новое движение в юриспруденции не огра-
ничивается одними общими заявлениями, но старает-
ся придать своим началам практическое приложение. Те-
перь уже невозможно сомневаться в том, что юриспруден-
ция стоит накануне нового формулирования своих задач 
и приемов. Трудно ожидать, конечно, чтобы это реформа-
торское движение сразу охватило весь юридический мир. 
Успех в этом отношении зависит не столько от отдельных 
опытов и заявлений, сколько от общей подготовленности 

13	 Статья Салейля (Saleilles) озаглавлена: «École historique et droit natu-
rel d’après quelques ouvrages récents», а новый журнал называется «Re-
vue trimestrielle de droit civil». Судя по вступительной статье Эсмена (La 
jurisprudence et la doctrine), журнал ставит для изучения гражданского 
права требование расширения перспектив и усвоения новых приемов.

14	 Oscar Bülow, Heitere und ernste Betrachtungen über die Rechtswissenschaft 
(в первом анонимном издании того же 1901 г.: Briefe eines Unbekannten 
über die Rechtswissenschaft), см. особенно четвертое и пятое письмо.

15	 L. v. Savigny, Das Naturrechtsproblem und die Methode seiner Lösung, 
в журнале Schmoller’s Jahrbuch für Gesetzgebung, Verwaltung und Volkswirt-
schaft, 1901. Bd. XXV, Zweit. Heft., S. 25 ff.

16	 Я говорю о недавно появившемся сочинении Штаммлера: «Die Lehre von 
dem richtigen Rechte», Berlin, 1902. О способе применения принципов 
нормального права к объяснению действующего права, см. S. 201 ff.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 153

юристов к участию в той созидательной работе, к которой 
их призывают. Для того, чтобы быть к этому готовой, юри-
дическая наука не только должна воспринять более глубо-
кие философские стремления, но сверх того еще и проник-
нуться живым чутьем действительности, уменьем слышать 
неумолкающее биение жизни и отзываться на великие за-
дачи времени. Созидательная работа мысли в области 
правовых идеалов не может прекратиться, но она может 
остаться чуждой для юристов. Однако крупной и знаме-
нательной работа юриспруденции может быть только то-
гда, когда она исходит от идеальных начал и вдохновляет-
ся ими; когда она, свободно обозревая свой материал, воз-
вышается над ним во имя высших принципов. Без этого 
ей остается полезная, конечно, но чисто техническая зада-
ча приспособления законодательного материала для нужд 
практического оборота.

Возвращаясь еще раз к приведенным выше заявлениям 
о необходимости восполнить задачи юриспруденции раз-
работкой путей будущего развития права, я отмечу, что 
эти заявления связывают обыкновенно указываемую ими 
новую задачу с однохарактерным стремлением старого 
естественного права. Даже Нейкамп говорит, что тот важ-
ный вопрос, который он поднимает, давно уже разрабаты-
вался естественно-правовой доктриной (s. 67). Таким об-
разом прямо или косвенно авторы этих заявлений прихо-
дят к признанию заслуг естественного права. Если не все 
они хотят возрождения его методы, то все требуют вос-
становления той проблемы преобразования права. Дух со-
зидания и творчества, который повеял в немецкой юрис-
пруденции при подготовке нового гражданского уложе-
ния, невольно отразился на понимании задач науки. Ста-
рые рамки исторической школы оказываются узкими; 
требуются новые пути и приемы. Но подготовление гра-
жданского кодекса было для этого только частным пово-
дом. У тех юристов, которые более сознательно и твердо 
выступали с предложением новых научных перспектив, 



[Содержание]

154 П. Новгородцев

чувствовалось сознание некоторых коренных запросов 
текущей эпохи, с которыми юрист должен считаться. Для 
них было ясно, что речь идет не о мелких технических по-
правках, которые вполне выполнимы при помощи средств 
наличной науки, а о серьезной принципиальной перера-
ботке многих частей права. Было очевидно, что граждан-
ское законодательство должно вступить в новую эру, 
и промелькнувшая там и здесь мысль о социальных зада-
чах частного права свидетельствовала о том, что юристы 
не остались чужды предчувствию новой эры. Но именно 
эта потребность принципиальной переработки права на-
талкивала на мысль о создании новой юридической дис-
циплины. Тут уже недостаточны были технические сред-
ства юриспруденции. Необходима была гораздо более ши-
рокая система научных понятий и средств, для того чтобы 
выйти за черту мелкой техники.

Таким образом мы приходим к заключению, что и в не-
мецкой литературе возрождение естественного права вы-
зывается глубокой потребностью жизни, которая, настой-
чиво заявляя о себе, обращает мысль к новым перспекти-
вам. Если теперь идея естественного права делает, по сло-
вам В. М. Гессена, «с каждым годом, почти с каждым днем, 
чудовищно быстрые успехи», то это объясняется тем, что 
дни исключительного историзма сочтены. Принципиаль-
ная обработка правовых принципов, выяснение идеалов бу-
дущего, преобразование права в свете новых жизненных на-
чал требуют особых приемов мысли и особой научной под-
готовки. Одной истории права, даже и в той постановке, 
о которой говорит Нейкамп, здесь недостаточно. Напро-
тив, тут прямо требуется разрыв с традициями исключи-
тельного историзма и переход к новым точкам зрения.

Требуется именно возрождение естественного права 
с его априорной методой, с идеальными стремлениями, 
с признанием самостоятельного значения за нравственным 
началом и нормативным рассмотрением. Вот пункт, кото-
рый необходимо выяснить подробнее.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 155

III.

Совершающееся на наших глазах возрождение естествен-
ного права, как мы видели, находится в связи с тем пред-
чувствием новых жизненных форм, которое невольно об-
ращает мысль от настоящего к будущему. Эта связь есте-
ственно-правовой доктрины с созиданием новых правовых 
форм, объясняя ее распространение в наше время, вместе 
с тем раскрывает и ту постоянную потребность, которая 
и прежде неизменно приводила к естественно-правовым 
построениям. Это — потребность сознательно идти на-
встречу будущему и осуществлять в нем, еще неопределен-
ном и как бы находящемся в нашей власти, наши идеаль-
ные стремления и надежды. Особенно ярко сказывается эта 
потребность в эпохи кризисов и переломов, когда старые 
формы жизни явно обнаруживают свою ветхость, когда об-
ществом овладевает нетерпеливая жажда новых порядков. 
Но в большей или меньшей степени необходимость изме-
нений и усовершенствований в праве чувствуется посто-
янно, в связи с постоянным изменением жизни. Те законы 
и учреждения, которые в каждом обществе охраняются вла-
стью и судами и составляют его положительное право, ни-
когда не могут быть совершенными. Они никогда не могут 
примирить интересы разнообразных групп, составляющих 
общество, и еще менее того могут они раз навсегда опреде-
лить справедливый уклад жизни, не нуждающийся ни в ка-
ких изменениях с течением времени. Жизнь постоянно ухо-
дит вперед и требует для себя новых определений. Отсюда 
постоянное недовольство существующим, еще не успев-
шим измениться правом; отсюда и требования лучшего, 
идеального, естественного права. Мысль человеческая име-
ет это свойство жить не только в настоящем, но и в буду-
щем, переносить в него свои идеалы и стремления, и в этом 
смысле естественно-правовые построения являются неотъ-
емлемым свойством нашего духа и свидетельством его выс-
шего призвания. Общество, которое перестало бы созда-



[Содержание]

156 П. Новгородцев

вать идеальные построения, было бы мертвым обществом; 
эти построения каждый раз показывают, что в нем есть дух, 
есть движение нравственного чувства и сознания. И все-
гда эти построения приводятся в связь с правом, как той 
формой общественной жизни, которая определяет внеш-
ние условия ее бытия, имеющие огромное значение и для 
нравственного развития. Внешние правовые формы далеко 
не безразличны для наших нравственных целей: от качества 
этих форм, от их соответствия нравственному началу зави-
сит, находит ли человек в данной среде гнетущую его не-
обеспеченность свободы или счастливую возможность бес-
препятственно развивать свои силы. Из этой связи внеш-
ней общественной формы с нравственными стремлениями 
лиц неизбежно вытекает потребность совершенствовать 
право, приближая его к идеальным целям.

В историческом развитии естественно-правовой док-
трины этот момент идеального построения соединялся 
еще с другим моментом, который находился с ним в свя-
зи, но не был с ним однороден. Устанавливая детальные 
требования, часто говорили, что они вытекают из самой 
природы; отсюда и название: естественное право. Это-
му предположению о существовании права, вытекающе-
го из природы, способствовало между прочим и то наблю-
дение, что среди определений каждого права есть извест-
ные положения, как бы не зависящие от произвола людей 
и предначертанные самой природой. Таковы, например, 
нормы, определяющие различие людей, в зависимости 
от возраста, разделение вещей на различные юридические 
категории, в связи с различием их естественных свойств 
и т. п. Это наблюдение заставляло в самом действующем 
праве открывать следы права естественного и отличать 
в юридических установлениях неизменные и естествен-
ные определения от изменчивых и произвольных. Таким 
образом, концепция естественного права издавна имела 
двоякий состав: она покоилась на практическом требо-
вании более совершенного права и на теоретическом на-



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 157

блюдении естественной необходимости известных право-
положений. Эти два элемента могли поддерживать друг 
друга, но не могли быть сведены один к другому: в пер-
вом случае естественное право ставится над положитель-
ным, во втором — оно является лишь известной частью 
положительного права; в одном случае оно рассматрива-
ется как идеальная норма, еще не осуществившаяся в дан-
ном праве и может быть даже ни в одном из существую-
щих прав; в другом — как общераспространенный факт, 
присущий каждому праву. Очевидно, это были различ-
ные понятия, далеко не однородные по своему философ-
скому значению. То обстоятельство, что они часто смеши-
вались и неправильно сближались, не препятствовало то-
му первому — идеальному и нормативному элементу — 
выступать с особенной яркостью, но оно часто наделяло 
его такими чертами, которые порождали недоразумения 
относительно самого его существа. Предположение, что 
естественное право предначертано самой природой и что 
прямым свидетельством тому служит распространение 
некоторых его частей у всех народов, приводило к мысли, 
что можно и все его положения вывести из неизменных 
велений природы и таким образом создать систему норм, 
пригодную для всеобщего распространения, в качестве 
вечного и неизменного образца. Это заключение о есте-
ственном праве, неизменном для всех времен и народов, 
вовсе не стояло в неразрывной связи с той первой мыслью 
о возможности и необходимости идеальных построений. 
Было бы нетрудно доказать ссылками на историю филосо-
фии права, что очень многие философы еще задолго до ис-
торической школы и XIX столетия прекрасно понимали 
изменчивость правовых идеалов. Сплошное обвинение 
всех их в том, что они признавали правовой идеал с чер-
тами безусловного и неизменного содержания, есть од-
но из тех поспешных обобщений, которые, сотни раз по-
вторяясь без проверки, приобретают, как бы по давности, 
право истины, не принадлежавшее им ранее. Заключение 



[Содержание]

158 П. Новгородцев

некоторых о неизменности идеальных норм превратилось 
в обвинение против всех, и впоследствии на этом недора-
зумении историческая школа основала свою легкую побе-
ду над естественным правом.

Я хотел бы здесь в особенности подчеркнуть, что пра-
вильное понимание естественно-правовой идеи возможно 
только при том условии, если мы будем иметь в виду исто-
рическую двойственность нашей доктрины и вытекавшее 
отсюда смешение понятий. Никто из современных сторон-
ников школы не думает реабилитировать старые заблужде-
ния ее, и когда новейшим юристам бросают упрек в стрем-
лении «воскресить учение о jus, quod natura omnia animalia 
docuit», то на это легко ответить ссылкой на невозмож�-
ность отвечать за чужие ошибки. Я не знаю, кто будет в на-
ше время поддерживать эту весьма неглубокую философию 
Ульпиана или даже более позднее учение о прирожденном 
человеку чувстве справедливости, не изменяющемся с те-
чением времени в своем содержании. Столь привычная те-
перь формула «естественного права с изменчивым содер-
жанием»17, введенная впервые Штаммлером, равно как 
и название «эволюционное естественное право», недавно 
употребленное профессором Гессеном, достаточно гово-
рят о том, насколько современные представители школы 
считаются с бесспорным фактом изменчивости правовых 
идеалов. Я постараюсь показать ниже, что в данном случае 
они не только отдают должное историческому взгляду, но 
и не менее того находятся в соответствии с основами своей 
собственной морально-философской точки зрения, кото-
рая прямо этого требует18.

17	 Как показывает статья Салейля, эта формула начинает усваиваться и фран-
цузской литературой — «le droit naturel á contenu variable».

18	 Упрек естественному праву, цитированный в тексте, мы нашли в статье 
М. М. Ковалевского. Если почтенный ученый в этом именно смысле по-
нимает необходимость для социологии «вступить в открытую борьбу» 
с возродившейся доктриной естественного права, то эта борьба была бы 
совершенно понятной, если бы только она не была запоздалой, ввиду 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 159

Но нас могут спросить, где же здесь разрыв с историче-
ским созерцанием. Историзм нисколько не отвергает не-
обходимого появления правовых идеалов, и, если кто до-
пустил, что они изменяются с течением времени, в связи 
со всем ходом жизни, тот как будто бы отрекся от всяко-
го родства со старой естественно-правовой школой. Разве 
Нейкамп не показал еще недавно возможности постановки 
того же вопроса о новых формах права на почве историче-
ской школы? И разве другие историки и социологи до него 
и после него не ставили этой же самой проблемы, не при-
бегая ни к каким естественно-правовым понятиям и совер-
шенно чуждые стремлению воскресить доктрину, для кото-
рой, как им казалось, нет более возврата?

Поставив эти вопросы, я подошел к самому важному 
пункту своего изложения. Речь идет здесь о том, чтобы про-
известь точное размежевание нашей философской доктри-
ны от позитивно-исторического взгляда. Необходимо по-
казать, что для решения вопросов, которые ставила прежде 
и ставит теперь естественно-правовая школа, одной исто-
рической методы недостаточно, что тут мы вступаем в осо-
бую область, самостоятельную по своим приемам и задачам 
и совершенно не совпадающую с областью исторического 
изучения. Для этого прежде всего следует ясно поставить 
естественно-правовую проблему и затем показать отноше-
ние к ней исторического созерцания.

Мы видели, что основной вопрос естественного права 
есть вопрос о праве будущего. Но всякий раз, когда этот 

отсутствия в наше время эпигонов не только Ульпиана, но даже и Гуго Гро-
ция. Что касается действительных основ современной естественно-пра-
вовой доктрины, то они нисколько не затронуты статьей проф. Ковалев-
ского, если не считать его мимолетного упоминания о категорическом 
императиве Канта и замечаний о связи этой доктрины с метафизикой. 
Но теперь уже нельзя, как 20 лет назад, одним произнесением слова «ме-
тафизика» осудить то или другое учение. С тех пор и в России философ-
ское развитие сделало некоторые успехи, и старая манера заменять в отно-
шении к метафизике аргументы словами никого более не удовлетворяет.



[Содержание]

160 П. Новгородцев

вопрос ставился в своей настоящей строгости и чистоте, 
будущее приводилось в связь с известным нравственным 
идеалом. Потребность, которую вызывало его построе-
ние, состояла в том, что настоящее представлялось в том 
или другом отношении несовершенным. Поэтому от буду-
щего права ожидали не простого результата данных усло-
вий, а результата идеального и желательного. Мысль обра-
щалась не к тому, что будет в силу естественных причин, 
а к тому, что должно быть, в соответствии с нравствен-
ным законом. По основному смыслу проблемы, построе-
ние будущего было вместе с тем и оценкой настоящего, 
а эта оценка производилась не с точки зрения причин-
ной исторической последовательности, а с точки зрения 
нравственного долженствования. То или другое явление 
могло быть исторически неизбежным, а естественное пра-
во, в силу своего морального идеала, объявляло его нрав-
ственно негодным. Таким образом ясно и отчетливо по-
ставленный вопрос естественного права имеет совер-
шенно особый и самостоятельный смысл, резко отличаю-
щий его от чисто исторического вопроса о развитии пра-
ва. Задача состоит в данном случае вовсе не в том, чтобы 
дать теорию правообразования, объясняющую естествен-
ное развитие правовых институтов, а чтобы установить 
моральные требования, предписывающие идеальные пути 
развития. Цель заключается не в объяснении, а в оценке 
явлений, совершаемой независимо от того, как эти явле-
ния развивались в прошлом и как они имеют развиваться 
в будущем.

Соответственно с вопросом, и метода естественного 
права имеет особый и самостоятельный характер. Предна-
значенная к тому, чтобы дать критерий для оценки исто-
рии, она не может почерпать своих исходных начал из са-
мой же истории. На вопрос о том, что должно быть, знание 
того, что было и что есть, не может дать ответа. Здесь необ-
ходимо обратиться к априорным указаниям нравственного 
сознания, которое в своем независимом от всякого опыта 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 161

существе содержит данные для оценки любого опытного 
материала19.

Таково значение естественно-правовой проблемы. Для 
исторического созерцания, сохраняющего верность своим 
принципам, возможно троякое отношение к этой пробле-
ме. Оно может или миновать ее, как лежащую вне границ ее 
компетенции, или совершенно ее отвергнуть, как незакон-
ную, или, наконец, заменить ее некоторой другой пробле-
мой, сходной с ней по виду, но различной по существу.

Первый выход есть, с нашей точки зрения, единственно 
правильный. Нравственная проблема неразрешима в тер-
минах историзма и недоступна позитивной методе. Остава-
ясь в своих собственных пределах, историзм не может ска-
зать ничего ни за, ни против этой проблемы, для утвержде-
ния или отрицания которой требуется особое философское 
и в частности гносеологическое доказательство: данные ис-
тории имеют здесь весьма относительное значение. Един-
ственный довод, который историческое направление при-
водит против самостоятельности нравственной проблемы, 
есть эмпирическое наблюдение над исторической изменчи-
востью нравственных понятий. Отсюда заключают, что вся 
нравственность есть продукт истории, всецело зависящий 
от временных и местных условий. На этом основании счи-
тают возможным разложить нравственный идеал, весь и без 
остатка, на совокупность обусловливающих его эмпириче-
ских элементов, и самое понятие должного свести к извест-
ному виду естественной необходимости. Но здесь проис-
ходит та же самая ошибка, как в том случае, когда пытаются 
объяснить человеческое сознание материальными условия-
ми и выдать его за известное свойство материи. Незамет-
ный для поверхностной мысли логический скачок прини-

19	 Я вынужден здесь повторять с возможной краткостью некоторые основ-
ные положения моральной философии. Более подробное изложение этих 
начал я имел случай дать в своей книге: «Кант и Гегель в их учениях о праве 
и государстве» (М., 1901 г.), в главе, посвященной Канту.



[Содержание]

162 П. Новгородцев

мается за естественный переход понятий, между которыми 
на самом деле непроходимая бездна.

Второй выход историзма, состоящий в отрицании есте-
ственного права, есть уже превышение компетенции. 
В наиболее последовательной форме это отрицание совер-
шается там, где отвергается не только метода, но и самая 
проблема естественного права, как проблема нравствен-
ной оценки, переходящей от существующего к должен-
ствующему. Такое полное отрицание естественно-право-
вой проблемы мы и находим в воззрениях старой истори-
ческой школы юристов. Савиньи думал, что выдвинутая им 
точка зрения исторической необходимости и закономерно-
сти исключает самую возможность оценки и критики пра-
ва: если все право создается действием неотвратимых исто-
рических сил, то казалось, что всякая попытка критиковать 
исторический процесс не более основательна, чем попытка 
критиковать стихийные процессы природы. Критикуем ли 
мы бурю или непогоду? Говоря словами Спинозы, явления 
природы можно находить неудобными или неприятными, 
но для критики их нет места. Такова была точка зрения пер-
воначальной исторической школы, которая хотела покон-
чить со всякой сознательной оценкой и критикой права. 
Она предлагала философам, желавшим предначертать буду-
щее, роль простых наблюдателей исторического процесса. 
Если все в истории осуществляется само собою и в надле-
жащее время, для человека остается только созерцать ре-
зультаты исторического развития и заносить в свои летопи-
си то, что совершается с неизбежной и роковой силой, по-
мимо его воли и, может быть, вопреки его желанию.

Таково было воззрение Савиньи. Но самым лучшим 
опровержением его взгляда и подтверждением неустрани-
мости нравственной оценки является то обстоятельство, 
что он из своей исторической точки зрения сделал катего-
рию оценки и основу для заключений о должном. Законо-
мерное и естественное развитие права он объявил един-
ственно разумным, а всякую попытку от него отойти — 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 163

уклонением законодателя от своего призвания. Незаметно 
для себя самого он вводил опять то самое понятие, которое 
отвергал. Он вводил его под прикрытием исторического 
взгляда и, следовательно, с ущербом для его истинного зна-
чения, но тем не менее отвергнутая категория появлялась 
снова, свидетельствуя о своей неустранимости.

Обсуждая теперь воззрение Савиньи, мы легко можем 
видеть, в чем заключалась его ошибка. Сравнивая образо-
вание правовых норм и положений и вообще всякие исто-
рические процессы с процессами природы, он забывал, что 
право образуется если и закономерно, то через людей и при 
посредстве их воли. Как деятель исторического процесса, 
человек невольно спрашивает о том пути, по которому ему 
следует идти, и если самое решение его стоит в связи с из-
вестными историческими условиями, то оно постановля-
ется сознательно, с критикой других взглядов, с выбором 
собственной точки зрения. Говорят, что человек должен 
следовать за историей, за ее указаниями, но что значит — 
следовать за историей? Если бы в каждый данный момент, 
в каждую эпоху история давала нам законченные и гото-
вые результаты своего развития, это было бы еще возмож-
но; тогда бы нам стоило только прочесть эти результаты, 
как последнюю страницу законченной книги, и на основа-
нии их действовать. Но этого‑то как раз и не бывает. Исто-
рия — не спокойно развертывающийся свиток событий, 
не книга, которую можно читать от одного вывода к дру-
гому. Это прежде всего борьба; как выражался в свое вре-
мя Гегель, это — суровая и тяжелая работа духа над собой, 
это — диалектический процесс, идущий от противоречия 
к противоречию. В каждую эпоху она представляет нам 
смесь старого и нового, отживающего и нарождающегося, 
дурного и хорошего. Поставленный среди этих противоре-
чий, среди этой жизненной борьбы, человек невольно при-
зывается к тому, чтобы отдавать отчет в совершающемся 
перед ним процессе, оценивать разнообразные историче-
ские течения и становиться на ту или другую сторону; гово-



[Содержание]

164 П. Новгородцев

ря иначе, он невольно призывается к сознательной оценке 
существующего и к идеальным построениям. Он не может 
отстранить от себя эту мысль, что будущее зависит и от его 
содействия, тем с большей страстью готов он вложить в его 
осуществление свою мысль и свою волю. Это естественное 
стремление человека, быть может, нигде не проявляется так 
ясно, как в той области, которая интересовала Савиньи, т. е. 
в области права. Законодательство, призванное регулиро-
вать жизнь, само зависит от ее потребностей, но эти по-
требности отражаются в нем, проходя через призму зако-
нодательного творчества. Тут с особенной ясностью про-
является огромная роль сознательной мысли и вдумчивой 
прозорливости. Вот почему так понятно стремление прак-
тиков и теоретиков прийти на помощь законодательному 
творчеству и внести свою долю участия в благородную ра-
боту созидания новых форм. Вот почему так ломаются ко-
пья, так разгораются страсти, когда заходит речь об этих 
новых формах. Пусть историки говорят, что они явятся не-
избежным результатом неотвратимых причин: наша мысль 
никогда не оставит этого убеждения, что в числе этих при-
чин имеет значение и наша воля.

Это убеждение настолько естественно, властно и непо-
бедимо, что и в пределах исторической школы оно должно 
было найти свое признание. Я перехожу таким образом 
к тому третьему выходу, который состоит в попытке исто-
ризма по‑своему разрешить возникающую здесь проблему. 
Я уже заметил выше, что в этом случае в действительности 
происходит некоторая подмена: на место одной проблемы 
ставится другая, по существу от нее различная. Естествен-
но-правовая проблема, как было разъяснено выше, есть 
проблема моральная. Здесь спрашивается не о том, что бу-
дет в силу исторической необходимости, а о том, что дол-
жно быть в соответствии с нравственной нормой. Вот по-
чему эта проблема остается неразрешимой для историзма, 
который имеет дело только с естественным соотношением 
причин и следствий. Если, однако, он ставит вопрос о бу-



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 165

дущих формах права, то, оставаясь последовательным, он 
должен устранить из своих суждений все признаки мораль-
ной квалификации. Так обыкновенно и случается, и это, 
по крайней мере, последовательно. Гораздо менее последо-
вательно поступают те историки, которые думают, что они 
могут на своей собственной почве разрешить ту же мораль-
ную проблему и, следовательно, ставить вопрос не только 
о будущем, но и о долженствующем быть праве. Юриди-
ческая литература недавнего прошлого представляет нам 
примеры того и другого рода. Нейкамп ставит вопрос о бу-
дущем праве, стараясь снять с него всякие следы моральной 
проблемы; Меркель делает опыт разрешения моральной 
проблемы в терминах историзма. Я сначала остановлюсь 
на втором воззрении, которое является менее последова-
тельным, чтобы затем перейти к первому, которое должно 
быть признано совершенно недостаточным.

Меркель настолько мало чуждается терминов мораль-
ной философии, что мы находим даже у него обычное по-
нятие «высших критериев для оценки права» (die oberstem 
Werthmasse für die Beurtheilung des Rechts). Но он думает, 
что эти критерии, как находящиеся в пределах возможного 
развития данных условий, должны выводиться из рассмо-
трения действительности: отсюда мы заключаем, какое 
именно из возможных направлений развития следует под-
держивать. Представление о долженствующем есть послед-
ствие нашего суждения о существующем.

Кажется, нет необходимости разбирать подробно это 
странное сочетание понятий, незаконность которого бро-
сается в глаза с первого взгляда. Наука о существующем 
не может дать никаких критериев для оценки. Она нару-
шила бы свой объективный характер, если бы она бралась 
судить и оценивать. Если в своих выводах она и пользуется 
понятиями нормального развития и нормального типа — 
Меркель эти именно понятия считает опорой для выво-
дов о долженствующем, — то она нисколько не связывает 
с этим словоупотреблением моральных заключений: здесь 



[Содержание]

166 П. Новгородцев

имеются в виду лишь обобщения из сделанных наблюде-
ний, без всяких признаков их оценки. Поэтому понятие 
нормального развития может применяться наукой и к яв-
лениям нравственно-безразличным или даже несогласным 
с нравственностью. И только тогда это понятие переходит 
в разряд моральных суждений, когда оно находит для себя 
опору в нашем нравственном сознании. Отсюда, и только 
отсюда, мы можем заключить, какое из возможных направ-
лений развития следует поддерживать. Наука о существую-
щем ничего не говорит на этот счет: она бесстрастно иссле-
дует добро и зло как явления одинаково естественные, оди-
наково обусловленные известными причинами.

Греша против строгих начал объективной науки, Меркель 
наносит ущерб и характеру нравственности. Не с ореолом 
безусловного долженствования, а с простым признаком от-
носительной нормальности являются у него суждения мо-
рали. Они не противопоставляются существующему, как 
властные и безусловные императивы, а вставляются в чис-
ло других элементов опытной действительности, столь же 
относительных и условных, как и все прочие. А это значит 
снять с морали то ее свойство, которое составляет ее сущ-
ность. Для позитивно-исторической точки зрения, отри-
цающей всякие другие способы познания, ничего другого 
и не остается: она может признать моральную проблему, 
только уничтожив ее существо20.

Гораздо последовательнее воззрение Нейкампа. Он ста-
рательно избегает всякой близости к естественному праву, 
и если тем не менее ставит вопрос о будущем, то делает это 
в терминах строгой науки. Он не знает принципов оценки, 
а только законы развития. Из законов развития права в про-
шлом следует выводить указания для будущего. Нейкамп 
ясно видит, что история права, как она обычно понимает-
ся и разрабатывается, никаких точных указаний этого ро-

20	 Более подробное изложение взглядов Меркеля я дал в своей книге: «Ис-
торическая школа юристов» (М., 1896).



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 167

да не дает. Поэтому он считает необходимостью создание 
особой «истории развития права» (Entwicklungsgeschichte 
des Rechts), которая откроет законы правового развития 
и послужит опорой для заключений о будущем. Об этом 
тем легче говорить, чем далее от нас проектируемая наука, 
остающаяся пока мечтой. Но если обсуждать самый про-
ект, то он окажется не более как неудачной мечтой создать 
нечто среднее между историей и социологией. Представ-
лять историю в виде «науки естественных законов» мож-
но только при полном незнакомстве с современной теори-
ей исторического познания. После того как Виндельбанд 
и Риккерт блистательно разрешили задачу размежевания 
истории и естествознания, говорить об этом значит по-
вторять явно обнаруженное недоразумение. Столь же ма-
ло возможно говорить теперь о способности истории, в ка-
ком бы усовершенствованном виде она ни предлагалась, 
предсказывать будущее. В этом последнем отношении про-
ект Нейкампа подвергается сомнению и со стороны исто-
риков-позитивистов: сошлюсь на пример М. М. Ковалев-
ского.

Но, оставляя в стороне несбыточность мечты, можем ли 
мы сказать, что в случае своего осуществления она замени-
ла бы нам естественно-правовую проблему об идеальном 
праве? Не совершается ли здесь постановка понятий, ко-
торая идет в разрезе с сущностью вопроса? Именно благо-
даря осторожности Нейкампа, старающегося не выходить 
из рамок историзма, мы ясно видим, что эта подстановка 
действительно совершена.

Говоря о будущем праве, он имеет в виду то, что будет 
по естественным законам. Он упускает при этом из ви-
ду, что это будущее не всегда есть лучшее: то, что вытекает 
из данных условий, может оказаться иногда печальным тор-
жеством силы и несправедливости. Но, когда сознание об-
ращается к будущему, оно ожидает не каких бы то ни бы-
ло форм, а идеальных и лучших. Оно может иногда с ясно-
стью видеть, что для этих ожиданий нет опор в действи-



[Содержание]

168 П. Новгородцев

тельности; тогда оно отрекается от этого будущего, как 
и от настоящего, и ждет, что чаяния его, выражаясь слова-
ми Платона, осуществятся если не здесь, так в какой‑нибудь 
другой стране. Ясно, что вопрос о нравственном идеале 
не имеет ничего общего с вопросом о закономерном исто-
рическом результате. То, что предлагает Нейкамп, совер-
шенно недостаточно.

Между прочим, это видно и из его собственных рассу-
ждений. Он сам признает, что даже и та усовершенство-
ванная история права, о которой он мечтает, способна дать 
нам не безусловную уверенность, а только обоснованное 
ожидание (s. 75). Если это ожидание не оправдывается, 
мы ощущаем нарушение нашего правового чувства (s. 60). 
Но что же означает эта последняя возможность: что ожи-
дание наше было не основательно или что развитие права 
приняло ход, не указанный ему естественными законами? 
Казалось бы, что в истории все совершается по естествен-
ным законам. Каким же образом возможно противопостав-
лять ей какие‑то обоснованные ожидания? Незаметно для 
себя Нейкамп, до этого пункта верный историзму, отдает 
здесь слабую дань моральной точке зрения. Под именем 
«обоснованного ожидания, которое может и не сбыться, 
вопреки нашему чувству права», он вводит какую‑то тень 
морального идеала, но не более чем тень, ибо он еще реши-
тельнее Меркеля уничтожает в ней жизненную силу нрав-
ственного стремления.

В определениях Нейкампа раскрывается еще одна слабая 
сторона историзма, берущего на себя непосильные ему за-
дачи. Стремясь определить судьбу дальнейшего развития 
права, история может опираться исключительно на приме-
ры прошлого и на данные условия. Отсюда нельзя вывести 
ничего, кроме самых гипотетических предположений, или, 
как выражается Нейкамп, «обоснованных ожиданий». 
Утверждать на этих предположениях свой нравственный 
идеал значило бы лишать его настоящей широты и твердо-
сти. Часто случается, что именно тонкие историки оказыва-



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 169

ются неспособными перешагнуть в мысли ту грань, которая 
отделяет настоящее от будущего. Привязанная к настояще-
му и прошлому, мысль о будущем теряет крылья и смелость 
полета. А между тем особенность прогрессивного развития 
состоит именно в том, что будущее осуществляет не ту воз-
можность, которая представлялась практически выполни-
мой и вытекающей из данных условий, а ту, которая кажет-
ся новой и неслыханной, которая отпугивала умудренных 
опытом и знающих практические условия людей, когда она 
начинала предноситься в неясных грезах и смелых замыслах 
утопистам и мечтателям. Творчество жизни шире ограни-
ченного человеческого опыта, и потому постоянно случа-
ется, что утопическая теория бывает более дальновидной, 
чем трезвая практика.

Когда моральная философия ставит ту же самую пробле-
му о будущем праве, она не отправляется от примеров про-
шлого и не берется предсказывать. Ее источник — требо-
вания морального сознания. Размышляя о будущем с этой 
точки зрения, мы не говорим, что мы его знаем: мы его 
требуем; мы хотим вложить часть своей мысли и надежды 
в неопределенную перспективу грядущего. Та естествен-
ная необходимость, которая стоит в противоречии с нрав-
ственным идеалом, здесь просто отрицается. Задача состо-
ит в том, чтобы установить безусловную заповедь для нрав-
ственных стремлений. Для силы этой заповеди непосред-
ственный практический успех не имеет значения: fais ce que 
dois, advienne que pourra.

Рассматривая возможные отношения историзма к есте-
ственно-правовой проблеме, мы говорили до сих пор 
об истории в собственном смысле слова; но дело нисколь-
ко не поправляется от того, что недоступную для истории 
задачу пытаются возложить на то продолжение и воспол-
нение истории, которое носит название социологии. Со-
временная теория познания сильно поколебала надежды, 
возлагавшиеся на эту науку ранее, и, в частности, она со-
вершенно подорвала кредит социологии как науки, спо-



[Содержание]

170 П. Новгородцев

собной предвидеть социальное будущее. Нисколько не от-
рицая важности социологических обобщений и их извест-
ной пользы для практики, мы, однако, и здесь должны по-
вторить то заключение, которое выведено нами по отноше-
нию к фундаменту социологии, — к истории. Неспособная 
предсказывать будущее, она не может и обсуждать его с мо-
ральной точки зрения. Будучи наукой причин и послед-
ствий, она лишена возможности установлять требования 
и нормы: вопрос о должном выходит из ее сферы. Остава-
ясь объективной теорией, она скажет нам, например, что 
в одном случае следует, вероятно, ожидать «победы эгали-
тарной свободы над режимом монополии и произвола», 
а в другом — «изменения политических порядков к поль-
зе правящих классов и в смысле ограничения суверените-
та масс», но в каком отношении эти результаты стоят к на-
шим нравственным идеалам, этого она не может сказать. 
Оба результата, с точки зрения объективной науки, одина-
ково необходимы или, чтобы выразиться старым и вышед-
шим теперь из употребления термином позитивистов — 
оба они будут соответствовать «общему консенсусу соци-
ального организма». И если оставаться в пределах этого 
взгляда, то всякий «консенсус», всякая конкретная фор-
ма его проявления одинаково правомерна, поскольку она 
одинаково необходима и естественна при данных услови-
ях. Нравственный вопрос здесь просто устраняется, и, ес-
ли бы социолог отдал предпочтение одной форме перед 
другой, он уклонился бы этим самым от пути историческо-
го релятивизма и допустил бы в своих суждениях масштаб 
для оценки. Тут можно говорить только о формах более 
сложных и менее сложных, более жизнеспособных и ме-
нее жизнеспособных, но не далее; а все подобные катего-
рии не имеют никакого отношения к этике. Более жизне-
способный и приспособленный вовсе не то же, что лучший 
и этически ценный. Чтобы вспомнить пример из естество-
знания, приведенный у Гёксли, — при известных услови-
ях развития наиболее приспособленными к жизни повсю-



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 171

ду могут оказаться лишайники. Все это повторялось много 
раз, и едва ли требует более подробного разъяснения21.

Односторонность социологии, индифферентной к мо-
ральному вопросу, в свое время хорошо была указана рус-
ской социологической школой. Но вместо того, чтобы при-
знать эту односторонность необходимой и законной, рус-
ские социологи так называемой субъективной школы по-
пытались ее исправить при помощи восполнения самой 
социологии. Они признали, говоря словами их авторитет-
ного представителя, профессора Кареева, что «одно объ-
ективное изучение общественных явлений и форм без субъ-
ективной их оценки и идеального представления о том, ка-
ково должно быть общество, не может дать полного социо-
логического понимания». Поэтому они требовали, чтобы 
юридические, политические и экономические явления из-
учались в связи с их значением для отдельных лиц. Это тре-
бование, поскольку в нем заключается стремление отсто-
ять от объективизма науки проблему моральной оценки, 
выгодно отмечает субъективных социологов от тех объек-
тивистов, которые не только устраняют из своей сферы, 
но и совершенно отрицают этический элемент. Неосно-
вательная «замена этицизма историзмом» всегда находи-
ла в них решительных противников22. Во время недавнего 
господства позитивизма они с большой чуткостью указыва-
ли на всю незаконность устранения моральной проблемы, 
и в этом заключается их несомненная заслуга. Но их ошиб-

21	 Вместо многих ссылок, укажу здесь на недавние замечания Rickert’a, Die 
Grenzen der naturwissenschaft. Begriffsbildung. Tübingen und Leipzig. 1902. 
S. 616 ff.

22	 В этом смысле профессор Кареев в своей последней статье (о естествен-
ном праве) с полной ясностью показал всю недостаточность попытки 
М. М. Ковалевского заменить естественно-правовую проблему историче-
ской точкой зрения и объяснить равнодушие немецких юристов к важней-
шей своей миссии — содействовать развитию новых форм права — тем, 
что они «недостаточно изучали историю права» (см. цитируемую статью 
профессора Кареева, «Русское Богатство». 1902, апрель. Стр. 13–4).



[Содержание]

172 П. Новгородцев

ка, теперь уже неоспоримо разъясненная критикой, состоя-
ла в том, что вместо строгого разграничения этического 
элемента от научного они допускали их сочетание. Отсю-
да проистекла неудачная концепция субъективной социо-
логии и удивительная по своей философской несостоятель-
ности идея «субъективного метода». Понятно, что в целом 
это построение должно было вызвать протесты и со сто-
роны позитивной науки, и со стороны моральной филосо-
фии, ибо правильное соотношение этих двух областей со-
стоит в их полном разграничении. Мораль проявляет свою 
особенность именно в том, что она судит независимо от за-
кономерности, раскрываемой наукой; она имеет свою соб-
ственную закономерность. С другой стороны, наука по не-
обходимости должна быть индифферентна к выводимым 
из нее результатам: она ищет законов, раскрывает причины 
явлений и кроме этого ничего не знает. Надо с полной точ-
ностью провести это разграничение, чтобы прийти к со-
знанию, что нравственная оценка нисколько не расширяет 
«социологического понимания». Скорее следует сказать, 
что, применяя эту оценку, мы отвлекаемся от социологиче-
ского познания, отходим от него, так как смысл ее состоит 
в том, чтобы утверждать свое значение, несмотря на при-
чинную связь событий и на их естественный ход.

Прямым результатом допущенной субъективистами не-
точности понятий явилась неправильная постановка мо-
ральной проблемы. Сближенная с основами позитивизма, 
она не могла быть развита во всей своей полноте. Субъек-
тивисты не столько поставили, сколько почувствовали зада-
чу, и еще менее того они ее разрешили. Вот почему совре-
менным сторонникам естественно-правовой идеи прихо-
дится искать для себя опоры не в русской социологической 
литературе — как предлагает это профессор Кареев, — 
а в более глубоких источниках философского идеализма. 
Будучи лишь частным последствием целой системы фило-
софских понятий, эта идея никоим образом не может найти 
для себя надлежащей поддержки в этом направлении, фило-



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 173

софские проблемы которого совершенно лишают его пер-
спективы на дальнейшее развитие: оно всецело становится 
достоянием истории.

IV.

Мы рассмотрели возможные отношения историзма к есте-
ственно-правовой проблеме и пришли к заключению, что 
проблема эта остается для него несоизмеримой. Все рав-
но, видоизменяя или заменяя ее, историзм в конце концов 
ее устраняет. Социология тут нисколько не поможет, и ко-
гда она пытается расширить себя путем внесения этическо-
го элемента, она подрывает этим свои собственные основы. 
Для исторической методы оказывается неуловимым самое 
существо морали, и она не может к нему подойти, не нару-
шая своей компетенции и не выходя из своих границ.

Это нисколько не устраняет возможности исторического 
изучения проявления морали. Напротив, здесь открывает-
ся благодарное поле для исследований, весьма любопытных 
по предмету и вполне доступных для исторического анали-
за. Так, например, никоим образом нельзя отрицать значе-
ния тех работ, которые стремятся установить преемствен-
ную связь между различными формами нравственного со-
знания и показать, в какой зависимости находилось их раз-
витие от изменявшихся исторических условий. Когда затем 
исследования этого рода обобщаются в известные социо-
логические выводы, это является только вполне законным 
продолжением правильно поставленной работы. Однако 
в этих обобщениях есть одна опасность, которую мы дол-
жны теперь выяснить. Составляя одно из преувеличений 
историзма, она является вместе с тем большим ущербом 
для правильного понимания моральной проблемы, и мы 
тем менее можем пройти ее молчанием, что отсюда откры-
вается новая перспектива на интересующую нас идею есте-
ственного права.



[Содержание]

174 П. Новгородцев

Я имею здесь в виду те заключения историзма, кото-
рые были особенно поддержаны в нем влиянием позитив-
ной социологии. Историки часто говорят о социологиче-
ском методе, как о крупнейшем приобретении своей ме-
тодологии, и, поскольку в этом понятии содержится тре-
бование углубления исторического анализа, нельзя не со-
гласиться, что позитивизм принес в этом отношении свою 
долю пользы. Вместе с другими сродными течениями мыс-
ли, он прочно утвердил среди историков стремление из-
учать все отдельные явления общественной жизни в связи 
со всем ее строем, в общем контексте исторического про-
цесса. Кто станет теперь отрицать важность этого приема, 
столь счастливо примененного в различных областях исто-
рической науки? Но вместе с этим важным указанием по-
зитивизм нередко сообщал усвоивавшим его направлени-
ям и свои ошибочные заключения, в которых уже не было 
ничего научного. С некоторыми здоровыми научными тен-
денциями он соединял еще особую «положительную фи-
лософию», которая, по верному замечанию Б. Н. Чичери-
на, не имела ничего общего с положительной наукой. Для 
того, чтобы разобраться в этом сочетании плодотворных 
стремлений с ложными выводами и началами, требовался 
философский анализ, но его‑то как раз и недоставало в эпо-
ху первого увлечения позитивизмом, когда философия на-
ходилась в величайшем пренебрежении. Этим объясняет-
ся совершенно непонятное для нашего поколения распро-
странение среди наших предшественников системы пози-
тивизма, со всеми ее поверхностными утверждениями. Мы 
остановимся здесь вкратце на этих утверждениях, посколь-
ку они касаются нашей темы.

Применение позитивно-социологической методы к из-
учению морали и права выразилось в том, что и они стали 
рассматриваться как явления общественные и историче-
ские, в связи со всем целым социальной жизни и в процессе 
их последовательного изменения, под влиянием изменение 
и этого целого. По точному смыслу этой задачи, получае-



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 175

мые таким образом заключения опираются на предположе-
ние известного единства социальной жизни, с которым от-
дельные явления приводятся в связь. В свете этого единства 
каждое явление находит свое социологическое объяснение 
и становится понятнее как социальный факт.

Принимая в этих пределах социологическое объясне-
ние морали и права, мы должны, однако, требовать, чтобы 
отсюда не выводилось заключений, для которых нет до-
статочных оснований в принятых посылках. Откуда следу-
ет, в самом деле, что социологическое объяснение исчер-
пывает самую сущность явлений или — чтобы выразить-
ся менее ответственным в глазах позитивистов оборотом 
речи, — что это объяснение освещает предмет со всех 
сторон? А между тем именно такой вывод мы встречаем 
у позитивистов. Из того обстоятельства, что право и мо-
раль могут рассматриваться как явления исторические 
и общественные, они ввели удивительный результат, что 
в этом состоит и самая сущность этих явлений. Говоря 
точнее, они пришли к выводу, что нравственная область 
всецело представляет собой продукт исторического про-
цесса и общественного воспитания. Хорошо знакомый 
юристам пример такого выведения дан Иерингом в его 
сочинении «Zweck im Recht». Не принадлежа собствен�-
но к социологической школе, но близкий к ней по духу, он 
пытался доказать, что все нравственные установления мо-
гут быть объяснены одним общественным развитием, по-
мимо всяких первоначальных задатков23. В этом же состо-
ит и обычный ход рассуждения социологов-позитивистов. 
Как удачно изображает их приемы г. Кистяковский, после-
довательные эволюционисты «показывают сперва, как ни-
какой нравственности не существовало; затем следят, ка-
ким образом на почве этого первобытного состояния, ли-

23	 В русской литературе это воззрение еще не так давно было сформулиро-
вано профессором Гамбаровым в предисловии к изданному под его редак-
цией «Сборнику по общественно-юридическим наукам». (СПб., 1899).



[Содержание]

176 П. Новгородцев

шенного всякого зерна того, что мы называем нравствен-
ностью, постепенно появляются зародыши нравственных 
отношений и представлений. Последние, наконец, разви-
ваются постепенно в целую систему нравственных воззре-
ний». Побудительными причинами этого развития счита-
ются условия общественной жизни, ее практические по-
требности и цели.

Основная ошибка этого воззрения, придававшего столь 
всемогущий смысл идее общественной эволюции, уже дав-
но указывалась философами, которые оставались чуждыми 
позитивистическим предрассудкам. Давно уже было разъ-
яснено, как мало возможно путем эволюции объяснять раз-
витие всего из ничего и забывать, что развитие чего‑либо 
становится непонятным, если не допустить существования 
«субстрата, уже заключающего в себе хотя бы в потенции 
элементы того, что впоследствии разовьется»24. Перешаг-
нув это затруднение и признав нравственность историче-
ским наслоением, позитивно-историческое воззрение уже 
с неизбежной последовательностью наделило ее чертами 
полной относительности и условности. Практическое уста-
новление для практических целей, зарождающееся и ме-
няющееся в соответствии с этими целями, приспособляю-
щееся ко времени и среде, к целому социальной жизни, вот 
представление позитивистов о нравственности, поясняю-
щее точнее, что именно следует разуметь под их утвержде-

24	 Я укажу, например, на Зигварта, еще в 1886 г. писавшего по поводу «Zweck 
im Recht» Иеринга: «Wenn gesagt wird, dass die Natur dem Menschen den 
nackten Egoismus eingepflanzt hat und die Geschichte allein die sittliche Ge-
sinnung hervorbringe, so ist damit ein Gegensatz zwischen Natur und Ge-
schichte aufgestellt, der die Geschichte selbst unerklärlich zu Machen Droht». 
(Vorfragen der Etnik, s. 44). Сошлюсь также на Rud. Eucken, давшего в сво-
ем сочинении «Grundbegriffe der Gegenwart» интересный анализ идеи 
развития (см. рубрику «Entwicklung»). На русском языке см. ценные за-
мечания г. Кистяковского в его чрезвычайно содержательной статье «Ка-
тегория необходимости и справедливости». (Журн. «Жизнь» 1900 г., 
июнь, стр. 142).



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 177

нием, что она представляет собой явление исключительно 
историческое и общественное.

Так вполне законное социологическое рассмотрение 
превращается в крайне претенциозное построение, выда-
ющее себя за объяснение «последних основ права и обще-
ства». Вместо того, чтобы остаться в соответствующих его 
обществу скромных границ, социологизм занимает здесь 
некоторую универсальную позицию, исключающую всякие 
другие точки зрения. Считая свое объяснение окончатель-
ным, он не допускает никаких других: это единственный 
законный, и притом исчерпывающий путь к исследованию 
морали и права. В этом виде социологическая метода дол-
жна вызвать против себя возражения и подвергнуться не-
обходимым ограничениям.

Прежде всего необходимо заметить, что исключитель-
ность социологического рассмотрения, долженствующе-
го будто бы вытеснить всякие иные способы исследова-
ния, есть чисто мнимая. Историки и социологи, вышедшие 
из школы Конта, слишком часто грешили в сторону поверх-
ностного догматизма употребляемых понятий, и это осо-
бенно сказалось в данном случае. Основные категории со-
циологии, и прежде всего самый предмет социологическо-
го исследования, требуют тщательной философской крити-
ки и проверки. Здесь необходимо сложное и детальное тео-
ретико-познавательное и методологическое исследование, 
которое только теперь начинает с успехом выполняться 
философским анализом; а позитивисты старой школы даже 
и не подозревали о его необходимости. Этим объясняется, 
что уже первый шаг их социологии есть грубая гносеоло-
гическая ошибка. Эта ошибка состоит в наивно-реалисти-
ческом утверждении объективного характера изучаемых 
фактов и связей. Социальное целое, как и всякая подлежа-
щая нашему познанию действительность, представлялась 
им, как некоторое твердое, независимо от нас существую-
щее бытие, еще до нашего познания определенное в своих 
признаках. Связи, которые обнаруживают в пределах этого 



[Содержание]

178 П. Новгородцев

целого, представлялись как результат объективных соотно-
шений и проявлений отдельных социальных факторов. Для 
объяснения этих соотношений приходило на помощь по-
нятие гармонии или, что то же, солидарности, консенсуса. 
Старым социологам казалось, как кажется и до сих пор, что 
это совершенно ясные категории, не требующие никако-
го теоретико-познавательного анализа. Здесь повторялась 
обычная ошибка догматического мышления, прибегавшего 
для разъяснения известных явлений к некоторым, как буд-
то бы простым и понятным величинам, которые на повер-
ку сами оказывались требующими разъяснения и сложны-
ми. В этом отношении понятие солидарности, поскольку 
ему придается смысл реального явления, недалеко отстоит 
от понятий национального духа или исторической тради-
ции, при помощи которых прежние историки любили объ-
яснять различные факты народной жизни. У самого осно-
вателя позитивной социологии мы находим относительно 
этого понятия такие выражения, которые менее всего спо-
собны служить точным обозначением строго определенно-
го предмета науки. Так Конт говорит об «очевидной само-
произвольной гармонии, которая должна всегда стремить-
ся господствовать между целым и частями общественной 
системы»; он говорит о том, что отдельные явления «со-
прикасаются между собою и стремятся придти в состоя-
ние гармонии». Из этих определений следует, что солидар-
ность общественных явлений не есть закон, принудительно 
господствующий над ними, а только известное «стремле-
ние», «тенденция». Наблюдая социальные феномены, мы 
действительно замечаем между ними известные черты со-
гласия или солидарности; так, например, понятия и нравы, 
с одной стороны, политические учреждения — с другой — 
в данное время и в данном месте всегда до известной сте-
пени солидарны. Но столь же неизменно замечаем мы и на-
рушения этой солидарности, случаи дисгармонии, разлада, 
борьбы. Это столь мало укрылось от взгляда Конта, что он 
принимал даже возможность особых эпох движения, кото-



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 179

рым свойственны кризисы, борьба25. Но разве эти кризисы 
не подготовляются в предшествующие эпохи порядка и ви-
димой гармонии? Возможны ли тут резкие разграничения?

Анализируя далее понятие солидарности, мы должны 
прийти к заключению, что это не есть ни социальный закон, 
ни объективное состояние социальных явлений, как дума-
ют позитивисты. С точки зрения теоретико-познаватель-
ного критицизма, это — не более, как наша субъективная 
категория, как построение нашей мысли. Рассматривать яв-
ления в состоянии гармонии и покоя или же в состоянии 
прогресса и движения — это лишь особые способы иссле-
дования, особые познавательные приемы. Рассматривая со-
циальные феномены со стороны их согласия, мы сознатель-
но устраняем противоречащие элементы, которые не важ-
ны для этой точки зрения. Так, например, останавливаясь 
на гармонии экономических форм, политических учрежде-
ний и нравственных идей в известную эпоху, мы намерен-
но игнорируем тот факт, что политические учреждения 
могут отставать от экономических форм, а нравственные 
идеи, в смелом предчувствии будущего, могут заходить зна-
чительно далее, чем требуют экономические условия. И это 
несоответствие не есть исключение, а постоянный факт со-
циальной жизни, столь же необходимый, как и наблюдае-

25	 В связи с этим стоит известное деление Конта на статику и динамику. 
Сбивчивость этого деления хорошо указана в статье профессора Виппера 
«Несколько замечаний о теории исторического познания». («Вопросы 
философии и психологии», июнь 1900 г.). Цитируемая здесь статья пред-
ставляет интересную попытку указать глубокую важность перехода от по-
зитивизма к теоретико-познавательному критицизму в области точной 
исторической науки. Позитивизм признается несостоятельным не толь-
ко современной философией, но и современной наукой. В этом же смыс-
ле, как критика, исходящая от представителя опытной науки, может быть 
так же чрезвычайно поучительна статья профессора Вернадского «О на-
учном мировоззрении», основанная на тонком и глубоком понимании 
природы науки и ее отношения к религии и философии. См. «Вопросы 
философии и психологии», 1902 г.



[Содержание]

180 П. Новгородцев

мое равновесие общественных явлений. Отсюда бы следо-
вало заключить, что «консенсус» или солидарность соци-
альной жизни есть лишь известная субъективная категория, 
и для того, чтобы она сделалась настоящим научным приоб-
ретением, ей следовало бы дать гораздо более точное опре-
деление. Ее необходимо подвергнуть предварительно гно-
сеологической и методологической обработке и перенести 
весь вопрос с почвы наивного реализма на почву теорети-
ко-познавательного критицизма.

Я коснулся здесь этого пункта только для того, чтобы ска-
зать, насколько ошибочно представление позитивистов, 
будто бы так называемое социологическое рассмотрение 
явлений есть единственное истинно научное. Как только 
мы приходим к убеждению, а к этому нас приводит все со-
временное теоретико-познавательное движение, что со-
циологическое рассмотрение есть лишь известный угол 
зрения, известный прием научной абстракции, мы должны 
допустить, что это рассмотрение нисколько не исключает 
других возможных точек зрения. В конкретной действи-
тельности социальная жизнь представляет вовсе не эту аб-
страктную гармонию, а пестрое сочетание различных явле-
ний, которые могут быть изучаемы и помимо этой гармо-
нии. Нет никакого логического основания к тому, чтобы 
отвергать законность того изолированного изучения раз-
личных социальных элементов, которое Конт считал нера-
циональным и бесплодным, иллюстрируя свою мысль при-
мером политической экономии. Изолированное изуче-
ние известных свойств предметов и их причинных соотно-
шений составляет обычный прием точных наук, и ссылка 
на политическую экономию служит прямым опровержени-
ем той мысли, которую Конт хотел доказать. Столь же мало 
имеется оснований утверждать, будто бы социологическое 
рассмотрение имеет за собою преимущественно большей 
глубины, будто бы оно приводит к последним основани-
ям социальных явлений. Напротив, гораздо скорее следо-
вало бы сказать, что в некоторых важнейших вопросах оно 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 181

останавливается на пороге проблемы, к разрешению ко-
торой оно не может приступить, не оставляя своей почвы. 
Это именно следует сказать по отношению к нравственно-
му вопросу. Социологическое рассмотрение берет только 
внешнюю изменчивость нравственных явлений, в зависи-
мости от общего хода социальной жизни. Но эта изменчи-
вость нисколько не определяет существа нравственности. 
Для того, чтобы понять это существо, мы должны оставить 
почву социологии и обратиться к другим способам изуче-
ния. Как скоро мы убедились, что исключительный харак-
тер социологического изучения есть чистая фантазия, ни-
что не препятствует нам признать наряду с этим другие 
способы рассмотрения, нисколько не вытесняемые социо-
логической методой и нисколько не менее важные.

Отсюда становится понятной та формула, которую мы 
противопоставляем позитивно-социологическому направ-
лению: нравственность (как и право) может и должна из-
учаться не только как историческое и общественное явле-
ние, но и как внутренне-психическое индивидуальное пе-
реживание, как норма или принцип личности. Рядом с со-
циологическим изучением должно быть признано инди-
видуально-психологическое и нормативно-этическое; 
нравственность должна быть понята не только со стороны 
своей исторической изменчивости, но и как явление и за-
кон личной жизни, как внутренняя абсолютная ценность. 
Все это термины и понятия, совершенно недоступные со-
циологии: для того, чтобы к ним перейти, надо ее оставить. 
Неудивительно, если юристам и историкам, воспитанным 
на позитивизме, это изучение права и морали как явлений 
индивидуальных кажется просто бесплодной диалектикой: 
для того, чтобы оценить это изучение, надо быть знакомым 
с философией и отрешиться от предрассудков старой со-
циологической школы.

Само собой разумеется, что психологическое и этиче-
ское изучение морали и права, строго отграничивая себя 
от социологического изучения, не хочет ни соперничать 



[Содержание]

182 П. Новгородцев

с этим последним, ни заменять его: у них просто различ-
ные пути и задачи исследования. Вот почему простым не-
доразумением является упрек нашему воззрению в том, что 
оно является «несоциологичным»: требовать здесь социо-
логизма так же мало уместно, как, например, в математике. 
Нужно оставить навсегда эту мысль, будто бы социология 
есть какая‑то наука наук, без которой в известной области 
явлений нельзя ступить и шага: это просто один из возмож-
ных способов изучения, имеющий строго определенную 
сферу применения26.

Защищая изучение права вне сферы социологии, мы 
не хотим утверждать, чтобы это изучение осталось совер-
шенно чуждым для позитивистов. В этом отношении на-
до сделать в особенности исключение для юристов, кото-
рые не могли не знать столь неясной для многих истори-
ков стороны своего предмета, составляющей специальную 
задачу юридического изучения. В так называемой юри-
дической догме, методологически совершенно независи-
мой от истории и социологии, юристы имели известный 
пример нормативного рассмотрения и всегда отстаивали 
свою особую формальную точку зрения на правовые нор-
мы, как не имеющую ничего общего с социологическим 

26	 В статье профессора Кареева (о естественном праве) я нахожу следу-
ющее характерное место: «слишком уже несоциологична мысль, счи-
таемая г. Гессеном за «безусловно-верную», что «право есть психологи-
ческое, внутренне-человеческое явление», тогда как на самом деле это 
может быть сказано только о правосознании, к области которого отно-
сится и естественное право, отнюдь не о правопорядке, который вместе 
с государством есть уже социологическое, вне индивидуального сознания, 
но в самой общественной жизни существующее явление». Помимо того, 
что здесь содержится частичное признание нашего взгляда (по отноше-
нию к «правосознанию», к области которого относится и естественное 
право), там, где требуется социологичность (в представлении о правопо-
рядке и государстве), упускается из вида, что на почве принимаемого нами 
социологического номинализма ни о каком явлении нельзя сказать: «вне 
индивидуального сознания, но в самой общественной жизни существую-
щее явление».



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 183

объяснением содержания этих норм. Одностороннее со-
циологическое понимание права не помешало Иерингу 
дать в III части «Духа римского права» блестящий обра-
зец разработки юридической техники, которая представ-
ляет совокупность самостоятельных логических приемов 
для обработки догмы права. В русской литературе можно 
найти по этому поводу очень ценные замечания у профес-
сора Муромцева, который, несмотря на свою привержен-
ность позитивно-социологическому направлению, остал-
ся, благодаря своей юридической подготовке, верен на-
чалу нормативного рассмотрения. Отправляясь от совер-
шенно точного разграничения юридического принципа 
и юридического закона, из которых первый «указывает, 
что должно быть по мнению людей, а второй — что есть 
в силу природы человека, общества и мира», профессор 
Муромцев писал: «Смешение двух точек зрения, догмати-
ческой и научно-исторической, составляет в нашей науке 
результат ложнонаправленного стремления применить 
к ней требования высшего научного метода… Прежняя 
юриспруденция, как бы несовершенна она ни была, оста-
вила нам прочное основание догматики, не допускающее 
чересчур небрежного обращения с собой. Реформа, в ко-
торой нуждается юриспруденция, состоит не в отрицании 
старых целей, которые всегда были и будут конечными це-
лями ее, но в дополнении этих целей, ради более успеш-
ного достижения их, новыми целями и соответственны-
ми средствами. Все, что касается до построения «науки» 
гражданского права в строгом значении этого имени, 
приходится созидать прежде всего не внутри догматики, 
а вне ее и притом рядом с нею»27. Из этого видно, что по-
чтенный ученый совершенно ясно представлял отноше-
ние новых приемов социологического исследования к ста-
рым. Нельзя, однако, не сказать, что «стремление приме-
нить к юриспруденции требования высшего научного ме-

27	 Очерки общей теории гражданского права. М., 1877. Стр. 83 слл.



[Содержание]

184 П. Новгородцев

тода» и профессора Муромцева приводило к некоторым 
ошибочным результатам, стоявшим в противоречии с от-
влеченно-нормативной сущностью юриспруденции. Так, 
в различных местах его более позднего труда «Опреде-
ление и основное разделение права» (1879 г.) прогля-
дывает стремление устранить представление о праве как 
об отвлеченном предмете и превратить мыслимую юри-
дическую связь в фактическую, «соответствующую кон-
кретной действительности»28. Это отразилось, например, 
на учениях о преемстве и восстановлении прав, за которы-
ми профессор Муромцев отказывался признать реальный 
смысл29. Между тем ясное понимание нормативной сторо-
ны права заставляет настаивать как раз на противополож-
ном взгляде, что право есть отвлеченная мыслимая связь, 
далеко не соответствующая конкретной действительно-
сти, которая не покрывает и не исчерпывает той мысли-
мой связи и в случаях нарушения права может становиться 
с ней в противоречие. Конкретная жизнь вносит много из-
менений, дополнений и корректур в отвлеченные требова-
ния права, которые, как еще недавно разъяснял Иеллинек, 
имеют отношение не к конкретному бытию, а к абстракт-
ному долженствованию. Пример этого авторитетного 
и для наших позитивистов ученого должен был бы оконча-
тельно убедить их в том, что изолированное изучение нор-
мативной стороны права есть совершенно законный при-
ем исследования, имеющий все права на существование, 
наряду с историко-социологическим изучением.

Мне могут заметить, ссылаясь на мною же приведен-
ные примеры, что юристы всегда это отлично понимали. 
Но сделанная выше выписка из профессора Муромцева 
свидетельствует о том, что в эпоху господства позитивиз-
ма чувствовалась опасность незаконного внесения новых 

28	 См. § 19, 25, 40.
29	 В свое время на этот пункт уже было указано философской критикой: я го-

ворю о замечаниях Б. Н. Чичерина.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 185

приемов исследования в специальную область юриспру-
денции. Против этого и восставал профессор Муромцев, 
разъясняя, что новые приемы должны восполнить, а не вы-
теснить старые. А что это предостережение имело свои ос-
нования, об этом свидетельствуют, между прочим, выводы, 
сделанные многими юристами из книги профессора Сер-
геевича «Задача и метода государственных наук» (1871 г.). 
Судьба этой книги настолько поучительна для рассматри-
ваемого нами вопроса, что мы не можем не сказать о ней 
несколько слов.

В свое время эта книга, принадлежавшая перу признан-
ного и весьма авторитетного писателя, пользовалась огром-
ной популярностью. Каждый юрист еще лет 20 тому назад 
считал своим долгом прочесть ее и усвоить, как некоторый 
vademecum, обязательный для того, кто хочет иметь ясное 
представление о задачах науки. В университетских курсах 
по этой книге излагали отделы методологии; из нее учились, 
как надо строить на новых позитивных основаниях науку 
права, предполагая, что эти новые основания должны со-
вершенно вытеснить старую формальную юриспруденцию 
и философию права. Тут была целая программа, составлен-
ная в духе Конта и Милля. Она была предложена собственно 
для государственников, но встретила сочувственный прием 
также среди криминалистов и цивилистов. Но если мы спро-
сим теперь себя: где результаты этой программы? пошла ли 
действительно юридическая наука по этому пути? была ли 
она переработана на новых началах? — то мы должны отве-
тить на эти вопросы отрицательно. В сущности, далее про-
граммы дело не пошло; все ограничилось первыми листами 
курсов и добрыми пожеланиями. Всего менее программа 
позитивной методологии нашла для себя применение в той 
области, для которой она была предложена профессором 
Сергеевичем, т. е. в области государственного права. Старая 
государственная наука школы Блюнчли и Моля, представ-
лявшая пеструю амальгаму юридического и политического 
элементов с историческим и философским, действительно 



[Содержание]

186 П. Новгородцев

устарела и оставлена всеми; в критике ее профессор Сергее-
вич был совершенно прав; но новая наука государственного 
права пошла по такому пути, которого совершенно не пред-
видели в <18>70‑х гг.: она усвоила так называемое юриди-
ческое направление Лабанда и Иеллинека, которое лишний 
раз и на новом примере блестяще доказывает, сколь плодо-
творно может быть изолированное изучение известной сто-
роны предмета, что бы ни говорили об этом позитивисты. 
Несмотря на сильную оппозицию Гирке и Штёрка30, несмо-
тря на попытку осудить это направление, как «цивилисти-
ческое» и не подходящее к публичному праву, оно может 
считаться теперь господствующим. Таким образом, вопре-
ки ожиданиям позитивистов, последние годы ознаменова-
лись в юриспруденции новым торжеством нормативно-фор-
малистической методы, между тем как проект разработки 
государственной науки в духе Конта и Милля так и остался 
в стадии проекта. Надо ли прибавлять, что и в других юри-
дических дисциплинах, имевших за собой более опреде-
ленное прошлое, нормативная метода удержалась в пол-
ной силе? Программа позитивизма, около 20 лет составляв-
шая у нас своего рода катехизис, теперь совершенно забыта 
юристами. Ее даже не считают нужным критиковать, а про-
сто не следует ей. Книгу Сергеевича уже теперь приходится 
отряхивать от слоя пыли, свидетельствующего о ее редком 
употреблении. Последние могиканы позитивизма тщетно 
пытаются в случайных статьях напомнить забытые положе-
ния Конта. Господство в философской области принадле-
жит не им, и живая работа мысли совершается в другом на-
правлении и на других основаниях.

30	 Я имею здесь в виду известные статьи этих писателей, посвященные кри-
тике нового направления в государственном праве. Все необходимые ука-
зания см. у Stoerk’a, Zur Methodik des Öffentl. Rechts. Separatabdruck aus 
Grünhut’s Zeitschrift. Wien, 1885. Недавняя критика Деландра (в Revue du 
droit public, mai–juin 1900) имеет значение лишь в том отношении, что 
показывает невозможность ограничиться одной юридической методой.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 187

Возвращаясь к вопросу о постановке нормативного рас-
смотрения, я должен прибавить, что если позитивизм 
не помешал некоторым юристам признать его законность 
в пределах юриспруденции, то во всяком случае он воспре-
пятствовал провести нормативный принцип с полной по-
следовательностью. Областью положительного, действую-
щего права применение нормативного принципа никоим 
образом не может ограничиться. Если социологическое 
рассмотрение права как социального явления необходимо 
должно провести его в связи с другими сторонами обще-
ственной жизни, то, с другой стороны, и нормативное рас-
смотрение, философски поставленное, должно продолжить 
свои линии в ту глубину человеческого сознания, из кото-
рой черпают свою силу все нормы. Для потребностей прак-
тического оборота может быть достаточна та юридическая 
техника, которую так мастерски характеризует Иеринг; 
но философская обработка идеи права должна вести нас 
далее, в сторону моральной проблемы во всем ее объеме 
и глубине, и, как разъяснено уже было выше, только здесь 
может найти для себя опору идея естественного права.

Здесь‑то мы снова приходим к нашей формуле, что право 
должно быть понято не только как факт социальной жизни, 
но и как норма и принцип личности. В этом именно смысле 
брала его старая философия права, от которой сохранилось 
и для нашего времени много ценных результатов, и в этом 
смысле оно всегда будет подвергаться исследованию теми, 
кто захочет проникнуть в его внутреннюю сущность, кто 
захочет дойти до его последних оснований.

Вот почему мы не можем не приветствовать возрождаю-
щегося в наши дни интереса к этой внутренней сущности 
права, независимой от временных условий его обществен-
ного развития и от определений положительного закона. 
В нашей русской литературе мы должны в особенности 
упомянуть интересную попытку профессора Петражиц-
кого освободить философскую разработку права от гип-
ноза со стороны положительного закона и практического 



[Содержание]

188 П. Новгородцев

оборота, «суживающего и искажающего теоретический 
горизонт зрения». Мы нисколько не сомневаемся в том, 
что работа уважаемого ученого оставит по себе заметный 
след и его «психологическая теория права» займет почет-
ное место в литературе. Но для ее завершения необходи-
мо, как на это уже было указано критикой, чтобы эта пси-
хологическая теория перешла в этическую. Пока мы оста-
емся в пределах психологических наблюдений, мы не вы-
ходим из области существующего: дело ограничивается 
в таком случае установлением конститутивных признаков 
правосознания, причем по необходимости приходится 
брать правосознание во всем разнообразии его проявле-
ний, как бы ни были они случайны. Для того, чтобы опре-
делить регулятивные его начала, — а без этого никакая 
философия права немыслима — требуется переход к эти-
ке, к учению о должном.

Профессор Петражицкий пока этого шага не делает, 
но это возможно только в первой части его работы, посвя-
щенной выяснению предварительных понятий. По плану 
автора, за этой частью должна последовать вторая — по-
литика права, и здесь необходимость этического элемента 
скажется само собой: для политики прежде всего необхо-
димо выяснить вопрос о цели права и определить ее с точ-
ки зрения должного. Это будет только соответствовать той 
горячей поддержке, которую находят в авторе идеи нрав-
ственного идеализма и естественного права. А без этого 
все исследование рисковало бы остаться в обычных рамках 
эмпирических обобщений и повторить основную ошибку 
позитивизма по отношению к моральной проблеме. Таким 
образом психологическая теория необходимо должна пе-
рейти в этическую теорию. Я бы сказал, что это три подъе-
ма в развитии нормативного начала:

1. Формально-позитивная догматика, не выходящая из 
сферы обработки действующего права. Ее завершением яв-
ляется так называемая философия положительного права, 
в последнее время выдвинутая в особенности Меркелем 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 189

и Бергбомом и имеющая целью на почве исторического по-
ложительного права вывести все определения философии 
права. Эта точка зрения вполне уживается с позитивизмом, 
поскольку он делает отступление в пользу изолированного 
изучения известных явлений; но она не идет в глубь индиви-
дуального правосознания и остается на поверхности нор-
мативных определений, не достигая их жизненного корня.

2. Эмпирический анализ идеи права, как внутренне-пси-
хического индивидуального переживания. Блестящим об-
разчиком такого анализа служит теория профессора Пе-
тражицкого. Здесь совершается необходимое расширение 
теоретического поля зрения, но это не более как путь и сту-
пень, оставаясь на которых мы еще не можем прийти от эм-
пирических явлений к идеальным началам.

3. Этическая теория права, классические примеры ко-
торой даны нам в системах великих немецких идеалистов 
и которая связывает философию права со всем философ-
ским миросозерцанием, т. е. вводит ее в естественную связь 
понятий. Только здесь совершается необходимое заверше-
ние нормативного понимания права. Эта третья ступень 
логически вытекает из самого понятия права как норма-
тивного требования. Философский анализ этого понятия 
должен привести к основам этого требования, и притом 
к нравственным основам, поскольку каждая норма, каждое: 
«ты должен» порождает вопрос о нравственной основе 
этого долженствования.

Нам следует теперь характеризовать основные черты 
этого философского взгляда. В пределах краткой статьи 
не может быть и речи об исчерпывающем развитии этой 
теории: мы имеем в виду только необходимое указание ее 
основ, без которого невозможно обойтись при разъясне-
нии существа естественно-правовой проблемы31.

31	 В этом заключительном параграфе я развиваю и продолжаю те положе-
ния, к которым я пришел в своем труде «Кант и Гегель в их учениях о праве 
и государстве».



[Содержание]

190 П. Новгородцев

V.

Формулу философского изучения права мы уже устано-
вили выше: это изучение берет право не как историческое 
и общественное явление — эта точка зрения вполне умест-
на, но недостаточна, — а как явление и закон личной жиз-
ни, как внутреннюю абсолютную ценность.

Поставив вопрос на почву этики, мы этим самым оправ-
дали как индивидуализм, так и абсолютизм защищаемого 
воззрения. Ибо индивидуализм является исходным пунк-
том всех моральных определений; а абсолютизм — той не-
изменной формой их, которая вместе с тем характеризует 
и самую их сущность.

Индивидуализм является в такой мере принадлежностью 
этики, что эти два понятия можно признать синонима-
ми. Как область свободы, этика прежде всего предполага-
ет самоопределение личности. Первое и основное опреде-
ление этики есть определение сознательной обязанности, 
а такая обязанность может иметь смысл только в отноше-
нии к личности как к единственному источнику сознатель-
ных решений. Определения морали получают свой смысл, 
свою реальность только как индивидуальные переживания 
личности. Если эти определения касаются интересов це-
лого и приводят к организованному сотрудничеству мно-
гих для достижения общих целей, то эти цели ощущаются 
и сознаются опять‑таки отдельными лицами. Самоопреде-
ляющаяся личность — это тот пункт, тот фокус, преломля-
ясь в котором общественные цели и требования приобре-
тают нравственный характер. Это — почва, на которой воз-
двигается высшее благо нравственного мира, «царство лиц, 
как целей», по выражению Канта; это —нравственная ос-
нова общественности. Вне общественных союзов личность 
не может проявить всей полноты, всего содержания нрав-
ственных целей, но, с другой стороны, вне автономной лич-
ности нет и вовсе нравственности. В этом именно состоит 
отличие нравственного общения людей от общественной 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 191

жизни животных: сочетание отдельных сил для достиже-
ния общих целей и пожертвование собой для других встре-
чается и в мире животных, но только в человеческом мире 
служение общим целям принимает характер сознательно-
го долга, а жертва для других становится нравственным по-
двигом. Личность, это — грань между царством необходи-
мости и царством свободы, а нравственное призвание ее 
впервые обнаруживает для человека его бесконечные зада-
чи и его причастность миру свободы.

Против индивидуализма как принципа морали нельзя 
возражать указанием на то, что личность только при по-
мощи общественного воспитания становится моральной, 
что только общественная среда дает нравственному зако-
ну и его конкретное содержание, и силу для его осущест-
вления. Этический индивидуализм вовсе не имеет в виду 
отрицать необходимость социальной среды для проявле-
ния нравственного закона. Напротив, как только мы фор-
мулировали нравственную норму личности, как закон все-
общего долженствования, а это и есть основная формула 
морали, мы этим самым уже предположили существова-
ние не одной, а нескольких личностей и поставили катего-
рический императив в известную связь с остальным миром. 
Категорический императив обращается к отдельной лич-
ности, но он ставит ей такие требования, которые исходят 
из представления о высшем объективном порядке. Инди-
видуализм вовсе не имеет в виду исчерпать все возможные 
последствия морального закона, а только указать безуслов-
ную основу нравственного долженствования, без которой 
нет и не может быть нравственности. Но он нисколько 
не утверждает, что нравственность имеет и начало, и конец 
в субъективном сознании лиц и является всецело внутрен-
ним подвигом отдельного человека. Он не отрицает ни зна-
чения общих учреждений, ни важности общественных мер, 
которые, являясь выражением нравственных стремлений, 
создают для нравственного развития лиц соответствую-
щую нравственную атмосферу и таким образом укрепляют 



[Содержание]

192 П. Новгородцев

дело нравственного прогресса. Но нравственный индиви-
дуализм указывает для этого прогресса направление и цель: 
развитие общественной среды имеет своей конечной зада-
чей возвышение нравственного достоинства и нравствен-
ного самосознания лиц; этим определяется нормальное от-
ношение общества к своим членам.

Воззрения, которые настаивают на социальной сущности 
морали, смешивают условия нравственного развития с его 
основанием, средства с целью. От этого упрека не свободно 
и глубокомысленное построение Гегеля, видевшего в обще-
стве не только воспитывающую человека среду, но и само-
стоятельный нравственный организм, по отношению к ко-
торому лица являются только преходящими явлениями. 
Между тем следует сказать как раз наоборот, что основа-
нием и целью является не общество, а лицо. Так называе-
мый общественный организм не имеет самостоятельного 
бытия: он существует только в лицах: это — единственные 
реальности, через которые проявляется дух общения. Об-
щественный организм есть не более как отвлечение, под ко-
торым понимается совокупность отдельных лиц32. Вот по-
чему, хотя только совместная жизнь с вытекающей из нее 
общностью чувствований и переживаний дает содержа-
ние и подкрепление нравственному сознанию лиц, но эти 
переживания и чувствования для каждого из членов обще-
ния только тогда получают моральный характер, когда они 
проходят через его личное сознание: никакого другого со-
знания, где бы они могли приобресть значение автономных 
обязанностей, нет.

Сознание этой связи моральной идеи с индивидуалисти-
ческим принципом составляет движущий момент в том рас-
цвете индивидуалистических теорий, который мы теперь 
несомненно переживаем. Я не говорю здесь о том частич-
ном признании идеи личности, которые мы находим у не-

32	 Я не могу не упомянуть здесь превосходных разъяснений, которые даны 
в книге Б. Н. Чичерина «Философия права», см. кн. IV.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 193

которых историков и социологов. Попытки указать «роль 
личности в истории» или разъяснить, что с ростом обще-
ства возрастает и личность, имеют совершенно другое зна-
чение, чем тот этический индивидуализм, о котором здесь 
идет речь. Когда мы читаем, например, у Зиммеля или 
у Дюркгейма о прогрессивном росте личности, то мы зна-
ем, что за этим, в сущности, скрывается социологическое 
воззрение о зависимости его от роста общества33. Мы зна-
ем, что для Дюркгейма, применяющего к исследованию мо-
рали метод позитивных наук, личность остается не более 
как органом общества, а для Зиммеля — точкой скрещива-
ния различных социальных воздействий. Для этого и дру-
гого воззрения, как для всякого социологического пони-
мания личности, в ней не может быть иного содержания 
и значения, кроме того, который она имеет как часть соци-
ального целого. Задача ставится здесь именно так, чтобы 
рассматривать личность в этой связи с целым, и всякое при-
знание за ней известной роли в образовании этого целого 
должно быть сделано только с этой же точки зрения.

Как бы мы ни изменяли здесь термины и формулы, все же 
эта роль будет сводиться к значению передаточной инстан-
ции общего движения, — ускоряющей или замедляющей 
это движение, но в безусловной зависимости от способно-
сти среды к этому ускорению или замедлению. Одним сло-
вом, что бы ни говорили историки и социологи о значении 
личности, в пределах социологического взгляда она должна 
остаться замкнутой в цепь исторической закономерности. 
Вопрос о моральном значении и моральном призвании лич-
ности, как свободного центра нравственных определений 
здесь сознательно устраняется. Вот почему нам кажется 
непонятным, когда на почве этого взгляда развивают идею 
о неотъемлемых правах человека и гражданина, т. е. о без-

33	 Я имею здесь в виду сочинение Зиммеля «Über sociale Differenzierung». 
Leipzig, 1890 и сочинение Дюркгейма «De la division du travail social». Pa�-
ris, 1893.



[Содержание]

194 П. Новгородцев

условном нравственном значении личности. Там, где лич-
ность берется как звено общего движения, ее положение 
определяется всецело временными условиями среды.

Но подобное социологическое определение личности 
не есть единственно возможное. Кроме этого, личность 
подлежит определению со стороны этики и метафизики. 
К этому и склоняется то возрождение индивидуализма, 
о котором мы заметили выше. Особенно знаменательным 
я считаю течение, столь заметно проявившееся на родине 
социологии, во Франции, со времени Ренувье. Этот тонкий 
и проницательный мыслитель основательно связал свою 
защиту индивидуализма с опровержением «химеры без-
условного значения причинности» («la chimère du principe 
de causalité poussée á l’absolu»). Этим самым он поставил 
проблему на почве морали, как явление нравственной 
свободы. В этом смысле личность как бы вырывается 
из истории, из естественного хода событий и провозгла-
шается свободным и абсолютным центром самостоятель-
ных определений. Из других горячих сторонников индиви-
дуализма, следовавших за Ренувье, я в особенности назову 
Анри Мишеля и Бёдана, которые имеют ближайшее отно-
шение к политике и праву34. Значение личности получает 
и для них особый моральный характер, невыразимый в тер-
минах позитивной социологии. У нас в России на защиту 
индивидуализма восстал в своих последних произведениях 
Б. Н. Чичерин, и к тому же приводит новейшее идеалисти-
ческое течение, которое утверждается теперь как господ-
ствующее. Индивидуалистическая идея наших дней пред-
ставляется лишь частным проявлением той общей реак-
ции против универсального значения историзма и пози-
тивизма, о которой мы говорили ранее. Все это черты об-

34	 Сочинение Renouvier, имеющее ближайшее отношение к нашему предме-
ту, носит заглавие «La science de la morale» (1869). См. о нем подробнее 
у Henri Michel, L’idée de l’état. Paris, 1896, pp. 595–622. Книга Beudant «Le 
droit individuel et l’état», II-me édition. Paris, 1891.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 195

щего возрождения метафизики и моральной философии, 
которая в разных видах всюду заявляет о своей самостоя-
тельности. Правильно понятая, эта философия нисколько 
не устраняет историзма и социологизма, а только отводит 
им то место, которое должно им принадлежать, — место 
правомерного, но не единственного способа рассмотрения 
социальных явлений.

Мы сказали выше, что нормативно-этическое рассмо-
трение берет нравственное начало как внутреннюю абсо-
лютную ценность. Оно сознательно противопоставляет 
себя историческому взгляду и, в полной противополож-
ности с утверждаемой этим взглядом относительностью 
нравственных явлений, говорит об их абсолютной основе. 
Предшествующие замечания дают нам возможность разъ-
яснить, в каком смысле следует понимать этот абсолютизм. 
Те, кто о нем говорит, нисколько не думают отрицать оче-
видной изменчивости нравственных воззрений, изменя-
ющихся с течением времени в соответствии с перемена-
ми в общественной среде. Понятие абсолютной ценности 
нравственного долженствования имеет совершенно иной 
смысл. Это — абсолютизм не факта, а идеи, не проявления, 
а сущности, не конкретного содержания, а отвлеченной 
формы. Абсолютизм нравственного закона относится к той 
форме всеобщего долженствования, в которой он только 
и может мыслиться. Содержание нравственных законов 
может меняться, но всегда за ними остается эта форма — 
не условных советов, а безусловных предписаний, форма 
категорических императивов. Проистекая из глубины нрав-
ственного сознания, эта форма является в нем как неизмен-
ное стремление к воплощению нравственного идеала. Сту-
пени этого воплощения могут быть различны, но всегда 
в них проявляется одна и та же тенденция — найти содер-
жание для безусловного нравственного закона, во времен-
ном акте проявить силу бесконечного порыва. В изменяю-
щихся нравственных воззрениях, как бы разнообразны они 



[Содержание]

196 П. Новгородцев

ни были, мы всегда найдем отражение этой бесконечной 
цели, стремление к этой абсолютной форме.

Этим характером безусловного нравственного должен-
ствования отличается и та основа нравственного закона, 
которую следует признать в понятии личности. Безуслов-
но связанное с идей нравственности, как ее необходимое 
предположение, оно определяет и ее неизменную цель. 
Но само по себе оно не дает никаких конкретных указаний; 
эти последние проистекают из разнообразных историче-
ских условий, в которые ставится личность.

В опровержение безусловности нравственного закона 
часто ссылаются на то, что в сознании человечества он уяс-
няется только постепенно, как плод более зрелой культу-
ры. Но на этом основании можно было бы отрицать и без-
условность научной истины. Здесь упускается из вида, что 
открытие или признание известного закона не создает его 
значения, а только формулирует его. Как справедливо за-
мечает г. Кистяковский, эволюционисты принимают про-
цесс, путем которого постепенно уясняются и приводятся 
к сознанию человечества известные принципы за развитие 
самих же этих принципов. «Определенное нравственное 
предписание может быть только в известный момент от-
крыто, так или иначе формулировано и затем применяться 
в различных обществах. Но само значение его совершен-
но не зависит от того или другого применения. То, что ка-
кие‑нибудь ашанти и зулусы, что дети или идиоты ничего 
не знают об этом, так же мало касается его, как нравствен-
ного предписания, как то, что о нем не знают животные, 
или то, что о нем никто еще не мог знать, когда наша сол-
нечная система являлась хаотической массой атомов»35.

Но, повторяю, утверждаемый моральной философией 
абсолютизм нравственного закона относится к его форме 
и основе, а не к его содержанию. Отсюда вытекает та суще-
ственная особенность этого закона, согласно которой он 

35	 См. цитируемую выше статью в журнале «Жизнь», стр. 144–145.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 197

является не вылитой раз навсегда формулой, а прежде все-
го критикой и проблемой, «вечным исканием и беспокой-
ством», как выражался Гегель. В моральном сознании дано 
бесконечное стремление, дана безусловная форма, но со-
держание для этой формы должно быть найдено, и потому 
моральная жизнь является постоянным творчеством. Здесь 
каждый для себя должен искать и находить, быть может вы-
полняя ту же задачу, которую до него уже разрешили дру-
гие.

Этот характер постоянного искания и творчества отно-
сится не только к индивидуальным решениям, но также 
и к социальным идеалам. И здесь прежде всего выступает 
критический и формальный характер нравственного дол-
женствования. Отсюда только мы можем понять настоя-
щий характер связи нравственного закона с содержанием. 
Как закон безусловного долженствования, категорический 
императив есть форма и призыв к исканию. Эта форма дол-
жна быть исполнена, и призыв должен привести к опре-
деленному результату. Но никогда эта абсолютная форма 
не может быть заполнена адекватным содержанием, и ни-
когда нравственный призыв не может удовлетвориться до-
стигнутым результатом. В указании на этот основной факт 
нравственной жизни состоит глубоко важное значение той 
постановки нравственной проблемы, которую она получи-
ла у Канта.

Согласно чисто-формальному характеру высшего нрав-
ственного критерия, Кант должен был отвергнуть возмож-
ность безусловного нравственного содержания, которое 
могло бы претендовать на вечное признание. Идея лич-
ного или социального идеала, неизменного в своих опре-
делениях, этим самым подрывалась в корне. Вечным оста-
ется лишь требование относительно согласия разума с со-
бой и верности человека своей разумно-нравственной при-
роде. Выражаясь современным языком, формальный нрав-
ственный принцип есть признание идеи вечного развития 
и совершенствования. Вот почему мы заметили выше, что 



[Содержание]

198 П. Новгородцев

представление об изменчивости, о развитии нравствен-
ных идеалов есть не только принадлежность историческо-
го созерцания, но также и основной вывод моральной фи-
лософии. Формальный принцип морали устраняет одина-
ково и этический консерватизм, и этическую утопию зем-
ного совершенства. Он осуждает и попытки определить 
безусловное и неподвижное содержание нравственного 
идеала, и представление о возможности всеобщей гармо-
нии интересов и сил, достигаемой осуществлением этого 
идеала в действительности. Он осуждает одинаково и чрез-
мерность надежд, и упорство сомнений. Вера в возмож-
ность найти социальный идеал с безусловно-совершенным 
содержанием побуждает одних возлагать на лучшее буду-
щее преувеличенные ожидания, а других, обнаруживаю-
щих в этом ожидаемом будущем известные недостатки, — 
подвергать его безусловному отрицанию. Но то и другое 
отношение основано на ложном представлении, будто бы 
в каком‑нибудь конкретном идеале может воплотиться аб-
солютная нравственная идея. Между этой абсолютной иде-
ей и самой высокой из достигнутых ступеней ее воплоще-
ния всегда будет несоответствие, но это должно служить 
не безусловному отрицанию достигнутой ступени и не со-
мнениям в возможности прогресса, а усовершенствова-
нию данного и к исканию высшего. Всего менее это отри-
цание и сомнение, направленное на высшие стадии разви-
тия, может быть оправдано с точки зрения низших стадий, 
для которых эти высшие остаются только целью стремле-
ний. У скептиков и практиков тут происходит очевидный 
софизм: вместо того, чтобы критиковать свою собственную 
действительность, в целях ее усовершенствования, они кри-
тикуют неизбежные несовершенства чужой и высшей дей-
ствительности, для того чтобы, отвергнув ее для себя, удер-
жаться на данной стадии, по существу еще более далекой 
от идеала. Этот вид скептического консерватизма находит 
для себя безусловное осуждение с точки зрения нравствен-
ного идеализма. Скептическое отрицание прогрессивных 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 199

стремлений под тем предлогом, что они все равно не устра-
нят всех бедствий, есть следствие того эвдемонистического 
направления, которое спокойствие общественной жизни 
ставит выше нравственного прогресса и мирный сон пред-
почитает деятельной тревоге духа. Но тот, кто продумает 
нравственную проблему до конца и вполне, не может ко-
лебаться в выборе между спокойной жизнью и достойной 
жизнью: нравственный закон указывает только один путь 
к своему осуществлению, и этот путь есть вечное искание 
и стремление.

Но иногда тревога за будущее проникает и в настроение 
более крупных и даже возвышенных мыслителей, которые 
мечтают в таком случае об изобретении могущественных 
консервативных средств. Нелегко примириться с мыслью, 
что тому целому, к которому мы принадлежим, может гро-
зить опасность распадения или конца. Но нет в человече-
ской власти таких средств, которые могли бы предотвра-
тить неизбежный процесс развития и уничтожения, а ес-
ли бы такие средства и могли быть найдены, их следова-
ло бы отвергнуть с нравственной точки зрения. Ибо никак 
нельзя доказать, чтобы для общества и даже для всего чело-
вечества нравственный вопрос решался иначе, чем для от-
дельной человеческой личности. А для отдельной личности 
он решается так, что достойное и нравственно-ценное су-
ществование должно быть предпочтено продолжительно-
му и спокойному существованию. Для нравственного идеа-
лизма иного решения быть не может. Жизнь, с этой точки 
зрения, принадлежит человеку не для того, чтобы просто 
жить, а чтобы жить достойным образом, чтобы выполнить 
свое нравственное призвание.

Все высказанные здесь определения утверждают нас 
в мысли, что идея естественного права с изменяющимся со-
держанием есть прямой вывод из основных понятий нрав-
ственного идеализма. Как выражение бесконечных стрем-
лений, нравственная идея не удовлетворяется никаким дан-
ным содержанием, никаким достигнутым совершенством, 



[Содержание]

200 П. Новгородцев

но постоянно стремится к высшему и большему. Это ни-
сколько не исключает положительного отношения к из-
вестным конкретным целям и стремлениям. Нравственная 
идея требует направлять наши стремления на по возмож-
ности высшую конкретную цель, и пока не откроются даль-
нейшие перспективы, в осуществлении этой цели заключа-
ется единственный возможный путь к воплощению в жиз-
ни нравственного закона. Будучи по существу критическим 
и формальным, моральный принцип нисколько не устраня-
ет возможности своего сочетания с временными конкрет-
ными целями. Он исключает только одно: чтобы какая‑ли-
бо конкретная цель объявлялась вечной и последней. Вся-
кий данный идеал морали допускает «оговорку о возмож-
ности высшей цели, к которой мы должны будем обратить-
ся, если высший взгляд ее откроет»36.

Из этого вытекает, что нравственная идея всегда заклю-
чает в себе преобладание критических стремлений над по-
ложительными указаниями. И действительно, самые воз-
вышенные идеальные построения нередко бывали сильны 
своим критическим духом и слабы своими положительны-
ми предначертаниями. Но не следует умалять значения этих 
построений указанием на преобладание в них критического 
элемента. Напротив, было бы гораздо правильнее подчерк-
нуть созидательную силу этой критики — die schaffende Lust 
der Zerstörung. Часто говорят, что критика неуместна, если 
она не сопровождается ясно поставленной практической 
целью и подобным планом будущего. Но можно ли ставить 
эти две задачи на одну линию? Практическое осуществление 
нравственных стремлений в общественной жизни есть зада-
ча величайшей сложности, выполнение которой находится 
в связи с коллективным процессом истории. Личность может 
заявить здесь свои нравственные требования, но она не мо-
жет ни предначертать всех подробностей их выполнения, 
ни заменить своей индивидуальной мыслью совокупного 

36	 Ср. Natorp, Socialpädagogik, Stuttgart, 1899, S. 44.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 201

действия масс. Нравственные требования, обращаемые к бу-
дущему, опираются на осуждение настоящего, уже обнару-
жившего свои недостатки, уже ясного в своих несовершен-
ствах, но ожидаемое будущее никогда не может быть ясным 
в своих конкретных чертах. Однако неясность практических 
подробностей не ослабляет силы нравственных требований 
и критических стремлений. Там, где речь идет о долженству-
ющем быть, проистекающие отсюда суждения высказывают-
ся с самозаконной независимостью, без отношения к услови-
ям их осуществления.

Мы указали выше на возможность сочетания формаль-
ного нравственного принципа с конкретными целями 
и стремлениями. Но пока мы остаемся на почве безуслов-
ных моральных определений, мы лишены возможности 
остановиться на каких‑либо конкретных целях. Это ни-
сколько не говорит против важности отвлеченных опре-
делений. Мы, напротив, хотели бы подчеркнуть их огром-
ное значение, столь часто ускользающее от внимания как 
практиков, так и теоретиков, занимающихся разработкой 
специальных областей общественной науки. Только отсю-
да специальная работа и практическая деятельность могут 
получить философски обоснованные принципиальные ука-
зания, только отсюда возможно почерпнуть представление 
о надлежащем понимании нравственной задачи. Отвлечен-
ный анализ идеи должного, по справедливому замечанию 
Виндельбанда, не дает советов для решения вопросов дня, 
но зато он вознаграждает напоминанием о том, что будет 
иметь значение одинаково в конце дней, как и в их начале. 
Для тех, кто хотел бы убедиться, насколько плодотворным 
может быть подобный анализ, мы рекомендуем прочесть 
хотя бы ту статью Виндельбанда, из которой взяты при-
веденные слова, — «Vom Princip der Moral» (в сборнике 
«Präludien»), или же известную главу Штаммлера (в сочи�-
нении: «Wirtschaft und Recht»): «Vom socialen Ideal».

Однако, признавая за этим анализом глубоко важное 
значение, мы нисколько не ограничиваем эти задачи иде-



[Содержание]

202 П. Новгородцев

альных построений. Отвлеченная моральная филосо-
фия указывает только общие цели и основные принци-
пы; она дает нравственной воле только общее направле-
ние. Но сущность нравственной воли проявляется не в од-
ной возвышенности ее идеалов, а также и в потребности 
действия. Нравственный закон не может остаться толь-
ко отвлеченной нормой: он должен найти свое осущест-
вление во внешнем мире. Здесь перед нами раскрывается 
новая сторона моральной проблемы, которая приводит 
ее в связь с миром действительных отношений; и так как 
осуществление нравственного закона при данных услови-
ях зависит не только от нашей воли и силы ее нравствен-
ных стремлений, но также и от наличных средств, но здесь 
представление о нравственном долженствовании дол-
жно быть восполнено изучением причинных соотноше-
ний. Как справедливо замечает Зигварт, в своем непосред-
ственном применении этика тотчас же переходит в педа-
гогику и политику, которые имеют целью определить це-
лесообразное пользование данными силами при данных 
условиях37.

Для нас в особенности важно отметить, что при этом со-
четании безусловных нравственных начал с миром действи-
тельных отношений мы вместе с тем должны восполнить 
принцип этического индивидуализма понятием обществен-
ного развития. Основание и цель нравственности есть лич-
ность, но развитие личности совершается в условиях обще-
ственной Среды. Вот почему нравственный закон не мо-
жет остаться индифферентным к этим условиям, но дол-
жен требовать приспособлений их к своим целям. Обще-
ство, по своему существу, есть не ограничение личности, 
а ее расширение и восполнение. Но для того, чтобы оно со-
ответствовало своему существу и своей цели, оно должно 
быть соответствующим образом организовано, и в этом за-
ключается великая задача социального прогресса.

37	 Sigwart, Logik, Bd. II, S. 746, Freiburg, 1893.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 203

Понять значение социального прогресса для целей самой 
личности составляет заслугу новейшей моральной филосо-
фии. В этом именно заключается огромный шаг, который 
был сделан философией Гегеля. Но здесь легко было впасть 
в преувеличение и принять средство за цель. Это и случи-
лось с Гегелем, который в развитии общества видел само-
бытный процесс, отражающий проявление абсолютного 
духа. Между тем правильное соотношение состоит в том, 
чтобы видеть в общественной организации и социальном 
прогрессе только средства к развитию лиц. Как замечает 
Б. Н. Чичерин, возражая Гегелю, «истинным выражением 
духа являются не формальные и мертвые учреждения, а жи-
вое лицо, обладающее сознанием и волею… В этом именно 
и состоит существо духа, что орудиями его являются разум-
ные и свободные лица. Они составляют самую целью сою-
зов»38.

В сочетании нравственного начала с условиями обще-
ственного развития заключается задача объективной эти-
ки, которая рассматривает вопрос об условиях осуществле-
ния нравственного закона. Здесь‑то мы встречаемся с про-
блемой естественного права в ее практической постановке. 
Когда ставится вопрос об организации общества, мы не-
обходимо вступаем в область политики и права: это и есть 
сфера естественно-правовых построений. Свои исходные 
начала, свои высшие принципы естественное право получа-
ет от моральной философии, и таким образом первая линия 
его определений слагается из отвлеченных требований мо-
рального закона. Но это только первая линия: далее необ-
ходимо изучение конкретных условий и построение идеа-
ла, к ним приближающегося. Это уже вопрос не о цели, 
а о средствах. На помощь этике здесь должна прийти сово-
купность всех тех наук, которые изучают причинные соот-
ношения общественной жизни: и политическая экономия, 
и социология, и юриспруденция, и история должны быть 

38	 «Философия права», М., 1900. С. 225.



[Содержание]

204 П. Новгородцев

приняты во внимание и привлечены к разрешению слож-
ного вопроса о социальном прогрессе. Но не следует забы-
вать, что значение этих наук в данном случае чисто служеб-
ное: они должны явиться арсеналом средств для тех целей, 
которые указываются этикой. Первенство — принадлежит 
нравственному долженствованию: причинные соотноше-
ния берутся только в соответствии с этим высшим и пер-
венствующим принципом. Строить систему нравствен-
ных определений в обратном порядке, начинать от условий 
и причин и затем уже переходить к принципам и целям, — 
как на этом между прочим настаивал позитивизм, — зна-
чит ставить вопрос на совершенно ложную почву: тут есть 
опасность полного извращения нравственной проблемы. 
Вместо того, чтобы получить широкую и принципиальную 
постановку, она рискует погрязнуть в узкой сфере данного 
опыта и в мелких соображениях практической жизни.

И прежде всего, здесь есть опасность утратить ту абсо-
лютную основу естественного права, которая раскрывает-
ся нам в моральной идее личности. В качестве идеала, со-
здаваемого ввиду несовершенств существующего порядка, 
естественное право может служить для самых различных 
стремлений; как с наиболее законной формой своего выра-
жения, и в этом виде, на этой почве оно получило свое ши-
рокое развитие. Дело в том, что вместе с протестом про-
тив положительного права естественно-правовая идея все-
гда несет с собой и протест против власти, от которой ис-
ходят положительные законы. В качестве границы для этой 
власти можно было указывать на высший нравственный 
закон, на волю Божию, как это часто делали в Средние ве-
ка, но еще чаще в качестве противовеса власти выставля-
лись притязания отдельных лиц. Такой именно смысл име-
ют естественно-правовые теории нового времени, форму-
лировавшие впервые идею неотчуждаемых прав личности. 
Рассматриваемое с этой точки зрения естественное право 
является выражением того самостоятельного абсолютного 
значения личности, которое должно принадлежать ей при 



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 205

всяких формах политического устройства. В этом виде оно 
является более, чем требованием лучшего законодатель-
ства: оно представляет протест личности против государ-
ственного абсолютизма, напоминающий о той безусловной 
моральной основе, которая является единственным право-
мерным фундаментом для общества и государства39.

На этой основе должны быть установлены и выведены 
все нормальные соотношения общественности, и в этом 
выведении опытная наука об обществе может оказать 
огромную услугу. Не из нее почерпает моральная идея свои 
лучшие вдохновения, свои смелые перспективы, но она мо-
жет из нее почерпнуть представление о практических сред-
ствах для осуществления своих целей. Прошло то время, 
когда философы предлагали идеальные построения, в виде 
красивого полета фантазии, в виде произвольной мечты, 
отрешенной от действительности. Научность, научный дух 
проникают всюду; и естественное право, если оно должно 
возродиться как живая идея, а не как антикварный про-
дукт времен давно минувших, должно не только опираться 
на углубленный философский анализ, но еще и войти в со-
юз с наукой. Оно должно выступить во всеоружии всех дан-
ных человеческой мысли, для того чтобы смело бороться 
с общественным злом и очищать путь нравственного про-
гресса.

Говоря об этой желательной постановке естественного 
права, я не могу не упомянуть здесь, что шаги в этом на-
правлении уже делаются. Достаточно назвать Штаммлера 
и в особенности Петражицкого, которому принадлежит 
мало оцененная в нашей литературе заслуга придать док-
трине естественного права характер твердой и опираю-

39	 Ср. мою статью: «Право естественное» в Словаре Брокгауза и Эфрона, 
т. XXIV, стр. 887. Энергическое и блестящее формулирование этого на-
чала как основы естественного права я нахожу у П. Б. Струве в его статье 
«В чем же истинный национализм». См. его Сборник статей: «На разные 
темы». СПб., 1902.



[Содержание]

206 П. Новгородцев

щейся на широкий научный базис дисциплины. Во многом 
можно не соглашаться с его идеей политики права, можно 
упрекать ее в неразработанности философских основ, но ей 
нельзя отказать ни в плодотворности замысла, ни в смело-
сти перспектив.

Но, признавая значение этих начинаний и их соответ-
ствие с требованиями времени, мы никоим образом не дол-
жны забывать, что их успех все же зависит от ясности ис-
ходных начал, которые могут быть даны только философи-
ей. Только в союзе науки с философией может быть разре-
шена проблема, которая неизбежно приводит к более об-
щим вопросам миросозерцания.

Здесь мы приблизились к самому заветному, самому до-
рогому убеждению современной моральной философии. 
Мы говорили выше о том, что принципы нравственного 
долженствования и причинной необходимости должны 
быть сближены, поставлены в связь, и для всех знакомых 
с философией это утверждение могло уже указать на из-
вестное отношение наше к тому вопросу, который здесь 
возникает. Философия Канта, впервые с полной ясностью 
проведшая грань между бытием и долженствованием, вме-
сте с тем установила между этими областями безысходный 
и безнадежный дуализм. Нравственная идея оказывалась 
возвышенной, но недосягаемой целью стремлений. Задача 
нашего времени, как и эпохи непосредственных преемни-
ков Канта, состоит в том, чтобы понять связь двух областей 
и их конечную гармонию. Эта задача выводит нас за грани-
цы как положительной науки, так и моральной философии: 
мы вступаем здесь в область метафизики. В высшем мета-
физическом синтезе, в предположении конечной объек-
тивной цели, начала бытия и долженствования сочетаются 
высшей связью. Причинная необходимость, естественный 
ход событий могут противоречить и противодействовать 
нравственному закону, но только в пределах ограниченно-
го опыта. Конечное торжество принадлежит высшей гар-
монии.



[Содержание]

Нравственный идеализм в философии права 207

Отсюда нравственная задача и, в частности, идея есте-
ственного права получают свое высшее подкрепление. Си-
ла нравственных построений и твердость надежд опирают-
ся на такой фундамент, который незыблем для временных 
разочарований и преходящих неудач. Каковы бы ни были 
эти неудачи и разочарования, в служении высшему благу, 
в сознании нравственного закона мы находим верный путь 
к освобождению от призрачной силы преходящих явлений 
и к радостному признанию абсолютных начал.



Сергей Булгаков

Без плана.  
«Идеализм» и общественные 
программы1

1.

Latet dolus in generalibus, и нельзя отрицать, что понятие 
«идеализм» следует отнести в настоящее время к разряду 
таких весьма коварных generalia, — вот почему я и беру 
это слово в кавычки прямо в заглавии. «Идеализм» 
принадлежит к числу весьма неопределенных, неточных 
и многозначных понятий, в сущности очень мало характе-
ризующих то философское мировоззрение, которое этим 
словом обозначается. Это ясно для всякого, имеющего даже 
элементарные сведения и интерес к философии. И, в част-
ности, нашей литературе общим именем «идеализма» те-
перь покрываются несродные друг другу и внутренне даже 
глубоко различные миросозерцания, от осторожного нео-
кантианства до мистической метафизики Соловьева, от ре-
лигиозного агностицизма или скептицизма до положи-
тельного христианского мировоззрения. Прогресс «идеа-

1	 Печатается по первой публикации: Сергей Булгаков. Без плана.  «Идеа-
лизм» и общественные программы // Новый Путь. СПб., 1904. № 10. 
С. 260–277; №11. С. 342–360.



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 209

лизма» необходимо должен привести к дифференциации 
и обособлению этих чуждых элементов «der Widerspruch 
ist Fortleitende», это слово Гегеля еще раз может подтвер�-
диться в данном случае. Однако сейчас мы хотим говорить 
не о различиях отдельных течений идеалистической мысли, 
а об ее общих признаках, ради которых до сих пор и оказы-
валось возможным их представителям идти под одним об-
щим знаменем, под знаменем философского «идеализма». 
Эти общие признаки принадлежат к двум областям: теоре-
тической и практической или общественно-политической.

В теоретической области понятие «идеализма» устанав-
ливается не на основании положительных, но отрицатель-
ных признаков, — его характеризует отрицание догмати-
ческого позитивизма в гносеологии и догматического ма-
териализма в метафизике, которым еще недавно принад-
лежало почти полновластное господство в нашей журна-
листике; против грубого догматизма следовало развернуть 
общее знамя философского критицизма, прав самостоя-
тельной философской мысли, прав новых философских, 
этических, религиозных исканий. Как нам приходилось уже 
говорить в другом месте, «идеалистов» соединяет в одно 
направление «не столько то, что они уже нашли в своих 
философских исканиях, сколько то, что они оставили поза-
ди и отвергли как навсегда перейденную ступень. Они от-
вергли то отрицание философии и ее самостоятельных про-
блем, которое мы в сущности имеем в так называемом по-
зитивизме и в частности в марксизме. Идеалисты не могут 
уже помириться с той простотой и грубостью, с какою раз-
решались, вернее, устранялись в марксизме и вообще пози-
тивизме — якобы во имя науки и ее прав — важнейшие во-
просы жизни и духа»2. Таким образом, самым общим, но за-
то и единственно бесспорным признаком «идеализма» как 
целого остается то, что он становится спиной к догматиче-
скому позитивизму, но затем уже начинается различие.

2	 Статья «О реалистическом мировоззрении». «Вопр. Фил. и Пс.». 1904, III.



[Содержание]

210 Сергей Булгаков

Гораздо больше общего и бесспорного в области практи-
ческой. Русской жизни и русской мысли до сих пор свой-
ственна та особенность, что все теоретические учения она 
воспринимает по преимуществу с практической сторо-
ны, в связи с вопросами практической этики и обществен-
ных программ, превращая таким образом отвлеченные 
доктрины в общественные «направления». Это, может 
быть, и плохо с точки зрения олимпийского беспристра-
стия и спокойствия, которых требует теория, но зато тут 
есть ценные преимущества общечеловеческого характера, 
здесь живо чувствуется внутренняя, интимная связь между 
сердцем и головой, разрыв которой является истинным не-
счастьем даже и для теоретической мысли, не говоря уже 
о практической жизни, здесь есть религиозное (в формаль-
но-психологическом смысле) отношение ко всякому уче-
нию, и, должен сознаться, я высоко ценю эту, хотя и при-
водящую к фанатизму и многим отрицательным явлениям, 
черту нашего душевного уклада, ведущего свою генеало-
гию едва ли не прямо от классического прототипа русских 
«направлений» — протопопа Аввакума. Ко всякому но-
вому теоретическому учению у нас ставится вопрос: «ка-
ко веруеши» и относительно практических вопросов и об-
щественных программ, и пугало реакционности «идеализ-
ма» до сих пор — bona или mala fide — остается главным 
козырем в руках его противников, в большинстве случаев 
не весьма сильных в вопросах теоретической философии. 
И, в известных границах, нельзя не признать правомерно-
сти такой постановки вопроса, хотя, конечно, вопреки мне-
нию критиков, я продолжаю думать, что «идеализмом» да-
ется более прочный и широкий фундамент для всяких про-
грессивных программ, нежели теориями, патентованны-
ми в настоящее время в качестве нарочито прогрессивных. 
У самих идеалистов связь с практикой жизни и ее требова-
ниями ни на минуту не упускалась из виду, оставаясь даже 
одним из важных психологических стимулов при выработке 
мировоззрения, так что «примат практического разума» 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 211

над теоретическим сохранил свою силу, признанную за ним 
еще и Кантом. Попытаемся несколько ближе выяснить эту 
связь, которая существует между постулатами «идеализ-
ма» и практическими программами.

Как мы уже писали в другом месте, «отличительной чер-
той, характеризующей идеализм как общественное направ-
ление, являются вполне определенные политические и со-
циальные идеалы и проистекающие отсюда симпатии и ан-
типатии. В общем и целом представители идеализма разде-
ляют ту программу, которая в своих принципиальных ос-
нованиях была искони общепринятой в передовых слоях 
русской интеллигенции». Однако при определении теоре-
тического отношения к этой программе, «идеализм» зани-
мает самостоятельную позицию. Чтобы охарактеризовать 
эту позицию, нам нужно предварительно выяснить свой об-
щий взгляд на ту связь, которая существует между принци-
пиальными теоретическими основаниями общественной 
программы и ее конкретным содержанием, т. е. теми тре-
бованиями политического и экономического характера, 
из которых она состоит.

Русские «направления» до сих пор отличались универ-
сальным характером. Они давали вполне определенные 
воззрения на мир, разрешали религиозные и философские 
вопросы, вопросы политики и морали, общественной и да-
же личной, устанавливали определенный взгляд на тот или 
иной институт землевладения, на ту или иную меру соци-
альной политики. Словом, в них сливались воедино как тео-
ретическое, философское мировоззрение, так и обществен-
ная, политическая и социально-экономическая програм-
ма, причем все части были так пригнаны одна к другой, что 
все это принималось за неразрывное органическое целое 
и действительно казалось таковым. Но, конечно, на самом 
деле такой внутренней целостности быть не могло и не бы-
ло, здесь механически соединялись и при этом приводились 
и в некоторое внутреннее соответствие элементы различ-
ного происхождения и различного значения, причем пер-



[Содержание]

212 Сергей Булгаков

вая, так сказать, общая часть программы представляла плод 
философского умозрения, вторая же являлась ни больше 
ни меньше, как индуктивным обобщением фактов текуще-
го момента и рядом умозаключений, на них основанных, 
и лишь потом приведенных в связь с общими философски-
ми посылками мировоззрения. Никому же в голову не при-
дет развернуть в качестве дедуктивного вывода из несколь-
ких априорных положений практическую программу эко-
номической и социальной политики. Как известно, послед-
ний, кто сделал опыт такого априорного построения ми-
ра, истории и политики, был философ Гегель, но именно 
на этом потерпела крушение и его собственная философия, 
и вся вообще система «отвлеченного рационализма». По-
этому, как бы ни была крепка внутренняя связь между от-
дельными частями программы, во всяком «направлении» 
можно различить, подобно тому как различается в право-
вых дисциплинах, часть общую, или философскую, и осо-
бенную, или социологическую, прикладную, и эти части 
возможно разъединить и рассматривать самостоятельно. 
Правда, каждое настоящее, заправское, направление нахо-
дится в горделивой иллюзии, что те части ее практической, 
жизненной программы, которыми она наиболее дорожит, 
имеют неразрывную связь с ее «общей» частью, только 
ею и обосновываются, с нею неразъединимы. Напр., свою 
практическую позицию в рабочем вопросе, составляющую, 
несомненно, одну из важнейших составных частей марксиз-
ма, это «направление» считает органически связанной 
с своей «общей» частью, т. е. с материалистическим по-
ниманием истории и только с ним. Однако со стороны яс-
но, что эта практическая позиция может быть превосходно 
удержана (в том, что заслуживает быть удержанным) и вне 
марксистской теории и что сходное практическое отноше-
ние к рабочему вопросу существует в странах, где марксизм 
никогда не был распространенным и господствующим уче-
нием (т. е. в сущности почти во всех негерманских странах).



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 213

На основании сказанного, столкновение «направле-
ний» представляется возможным как в «общей» части, так 
и в «особенной» порознь, но также и в обеих частях од-
новременно. В последнем случае оно становится, конечно, 
особенно ожесточенным и непримиримым. Пример такого 
общего столкновения мы имеем в недавно миновавшем ли-
тературно-общественном эпизоде русской жизни, в борьбе 
марксизма с народничеством. Кроме общего обеим борю-
щимся сторонам политического идеала, марксизм и народ-
ничество столкнулись по всей линии: в «общей» части — 
субъективной социологии и учению об исключительной 
роли «критически мыслящих личностей», или героев, было 
противопоставлено учение экономического материализма 
и классовой борьбы, в. которой действуют только массовые 
группы и размалывается отдельная личность; в «особен-
ной» части мечтам об общинном коммунизме и возможно-
сти вовсе избежать капитализма было противопоставлено 
утверждение, что капитализм есть уже существующий факт, 
торжествует уже по всей линии и в городе и в деревне, а об-
щина, орудие отсталых форм классовой эксплуатации, идет 
на слом вместе с другим историческим хламом. Противо-
положность между марксизмом и народничеством в пер-
вое время казалась так велика, что совершенно естествен-
ным представляется взаимное ожесточение борющихся 
сторон, и лишь дальнейшее развитие общественной мысли 
и жизни заставило выработать из этих двух, несогласимых, 
казалось, противоположностей нечто общее и бесспорное, 
причем пришлось сделать существенные уступки — к чему 
таить — обеим сторонам. До известной степени спор этот 
представляется нам уже порешенным историей и подогре-
вается в настоящее время скорее фракционной раздражи-
тельностью, нежели существом дела. Никто из народников 
не станет в настоящее время отрицать, что Россия есть ка-
питалистическая страна и что поземельная община связана 
со многими существенными ограничениями свободы лич-
ности крестьянина, как ни один мыслящий марксист не мо-



[Содержание]

214 Сергей Булгаков

жет уже настаивать на том упрощенном понимании аграр-
ного вопроса, при котором не делалось различия между 
промышленностью и земледелием. Соглашение между спо-
рящими сторонами если еще не состоялось, то вполне воз-
можно, и, конечно, следует к нему стремиться, так чтобы 
различающуюся в настоящее время заглавную букву мож-
но было заменить общей, установив один девиз S. P. (salus 
populi).

В отличие от марксизма и народничества, в которых 
центр тяжести лежал как в общей, так и в особенной ча-
сти, и в последней более, чем в первой, «идеализм» вы-
ступает лишь с «общей» частью, но без самостоятельной 
«особенной» части, вернее, она составляет для него иско-
мое, находимое при помощи той же самой социальной на-
уки, которая в действительности дает фундамент для прак-
тических программ и других направлений. До известной 
степени справедливо, что «идеализм» выступает, не отри-
цая существующие практические программы, а молчаливо 
к ним примыкая. Поэтому то, в чем «идеализм», тоже как 
«направление», мог бы противопоставлять себя и мар-
ксизму, и народничеству, касается больше всего теорети-
ческих, философских основ миросозерцания, а не очеред-
ных вопросов практической политики. Разработку и раз-
решение этих последних, выработку «особенной» части, 
«идеализм» сознательно предоставляет положительной 
социальной науке, наперед подчиняясь силе ее доводов, 
но не наклоняя себя заранее в сторону тех или иных пред-
убеждений. Вполне понятно, что по конкретным экономи-
ческим или политическим вопросам «идеализму» не свой-
ственны предвзятые мнения, какие имели марксизм и на-
родничество, главное различие между которыми базиро-
валось на прикладной или «особенной» части: идеалист, 
оставаясь самим собой, мог бы одинаково согласиться как 
с поклонником общинного землевладения, так и с его про-
тивником, в зависимости от того, на чью сторону склоня-
лась бы чашка весов научной аргументации. В этом смысле 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 215

«идеализм», как мы уже писали однажды, характеризуется 
нейтралитетом по отношению к марксизму и народниче-
ству, и благодаря этому он располагает к большему научно-
му беспристрастию, большему научному реализму, нежели 
то и другое. По вопросам реальной политики «идеализм», 
памятуя устрашающий пример Гегеля с одной стороны, 
и направленского русского догматизма — с другой, счита-
ет себя обязанным спрашивать положительную социаль-
ную науку и выслушивать ее до конца. При таком отноше-
нии в наибольшей степени обеспечивается, по нашему мне-
нию, надлежащая гибкость практических программ и над-
лежащий простор для их развития: народник по чисто эко-
номическому вопросу не может принять мнения марксизма 
без ломки целого мировоззрения, для идеалиста же переме-
на мнений по частному вопросу есть только вопрос факта, 
быть может, очень важный, практически иногда безмерно 
важный, однако не связанный с основами миросозерцания, 
которые лежат здесь гораздо глубже и более удалены от на-
падений, нежели у других направлений.

Прогресс экономической и социальной науки в России 
уже выработал и утвердил известные традиции реализма, 
поставил вне спора некоторые положения русской эконо-
мики и общественности. Было бы преступно и бессмыслен-
но в наши дни игнорировать те неистощимые сокровищни-
цы наблюдений и фактов экономической жизни русского 
народа, которые накопила земская статистика и народни-
ческая литература, и было бы еще бессмысленнее игнори-
ровать или недооценивать тот вклад в общественную мысль 
и сознание, который внесен русским марксизмом: в настоя-
щее время не должно быть забыто ни то, ни другое, и задачу 
момента, насколько она касается общественных программ, 
мы видим не в том, чтобы выдумать какую‑нибудь новую, 
небывалую программу, которая отрицала бы предыдущие, 
примерно, как марксизм отрицал народничество, и кото-
рую зато можно было бы окрестить «идеалистической», 
а в том, чтобы разрабатывать существующие данные в духе 



[Содержание]

216 Сергей Булгаков

строгого научного реализма и в соответствии реальным на-
родным нуждам, с возможной свободой от узких предрас-
судков.

Позиция «идеализма», с его относительным нейтрали-
тетом в области практических вопросов, разъединявших 
народничество и марксизм, по нашему мнению, особенно 
благоприятна для того, чтобы стремиться к окончатель-
ному замирению спора 90‑х годов, поддерживающегося 
в сущности уже по недоразумению. Образование широко-
го, внефракционного, объединяемого общей преданностью 
интересам народа общественного течения — вот, по на-
шему мнению, настоятельная и очередная задача времени, 
и на почве общих практических задач и непосредственных 
требований может свободно объединиться то, что непри-
миримо на почве направленских программ. Сознание этой 
исторической необходимости, всей специфической в этом 
отношении остроты переживаемого момента особенно до-
ступно для идеалистических реалистов, которым в данном 
случае никакие предрассудки не мешают слышать голос 
и зов истории. В этом смысле можно сказать, что «идеа-
лизм» составляет весьма благоприятную предпосылку для 
желанного согласия и объединения даже и в том случае, хо-
тя бы оно совершилось вовсе не под теоретическим флагом 
«идеализма».

Однако не одной только программной терпимостью, 
стремлением объединять, а не разделять, характеризуется 
«идеализм» в практическом отношении. Он представля-
ет собою, в некоторых отношениях, такую теоретическую 
вышку, с которой открывается более широкий горизонт, 
благодаря чему оказывается достижимой большая прин-
ципиальная ясность, имеющая затем и практическое значе-
ние. Для пояснения этой мысли нам следует формулировать 
основной постулат, который является для «идеализма» — 
я полагаю, всех оттенков — основным руководящим нача-
лом, высшей ценностью и критерием практической поли-
тики как в экономической, так и политической жизни. Мы 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 217

знаем, что в марксизме, например, такой ценностью и кри-
терием является понятие классового интереса, так что в из-
вестном смысле систему социальной политики марксизма 
можно характеризовать как классовый идеализм; личности, 
как социальной единицы, марксизм в сущности не знает, он 
этически антииндивидуалистичен. Нам думается, также ан-
тииндивидуалистично в своей основе, хотя и менее созна-
тельно, было и старое народничество, и этому не противо-
речит учение о роли «критически мыслящих личностей», 
героев, в истории, ибо оно касается скорее лишь хода, тех-
ники исторического процесса, а не его моральных ценно-
стей. Для народничества таковой высшей ценностью явля-
ется народ, еще недифференцированный в классы, для мар-
ксизма — один класс, разница не принципиальная и каче-
ственная, а, напротив, лишь фактическая и количественная. 
Напротив, «идеализм» характеризуется последователь-
ным и сознательным индивидуализмом, имеющим своей ос-
новой религиозно-метафизический и этический индиви-
дуализм, учение о безмерной и абсолютной ценности каж-
дой живой человеческой души, каждой индивидуальности. 
Поэтому на социально-политическом знамени «идеализ-
ма» написано: естественные и не долженствующие быть 
отчуждаемыми права человека и гражданина, права человече-
ской личности, свобода или, вернее, свободы, вся совокупность 
всяких свобод для этой личности. Поэтому и конечный со-
циальный и политический идеал, так сказать, предельное 
понятие социального прогресса здесь не может выразить-
ся в какой бы то ни было кратии с какой угодно прибавкой, 
а необходимо приводить лишь к отрицательной формуле. 
Мы говорим об идеале как о предельном понятии, о норме 
или критерии добра и зла в социальной политике и ее выс-
шей ценности, и в этом смысле оставляется в стороне во-
прос об его осуществимости вообще в истории. Практи-
чески же, для данного исторического момента, мы можем 
вполне допустить и признание желательности классовой 
политики (как формы практической политики, но не как 



[Содержание]

218 Сергей Булгаков

постулат классового идеализма) и многое другое, что извне 
кажется противоречием конечному идеалу, но между тем 
на самом деле является лишь необходимым историческим 
средством, путем к нему3.

Этический индивидуализм, который выставляется «идеа-
лизмом», заставляет произвести некоторую переоценку 
ценностей и в области практических программ, хотя это 
приводит в конце концов не столько к установлению новых 
программных положений, сколько к устранению некото-
рых предрассудков, унаследованных из прошлого. Это вы-
яснится ниже.

Правовая и общественная программа индивидуализма 
по всей справедливости может быть охарактеризована как 
либерализм, термином — с латинским корнем, или же дру-
гим — более точным термином с корнем греческим. Поне-
воле оставляя без обсуждения те недоразумения, которые 
могут быть связаны со словом греческим, займемся словом 
латинским, около которого история накопила также нема-
ло неприятных недоразумений, подлежащих устранению. 
Кажется, их не возбуждает либерализм как чисто политиче-
ская доктрина. Ею предполагаются требования изменения 
правовых и государственных учреждений в таком направле-
нии, чтобы уменьшалось влияние централизованной бюро-
кратии и увеличивалось свободное самоопределение само-
управляющихся общественных групп, чтобы установлялись 
возможные гарантии, обеспечивающие и расширяющие 
сферу свободы личности и ее прав, начиная от права всех 
(субъективных) прав — habeas corpus — и кончая… впро-
чем, конца теоретически указать нельзя… Либерализм, по-
нимаемый в смысле радикализма политических требова-
ний, не новость в европейской жизни, напротив, именно 
таким образом понимался он у лучших его представителей 
на Западе.

3	 Ср. для всего последующего статью «О социальном идеале» в сборнике 
«От марксизма к идеализму».



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 219

Гораздо хуже обстоит дело с идеями либерализма в при-
менении к экономической жизни. Западноевропейский ли-
берализм, как правило, буржуазный, антидемократический 
и антисоциалистический, оказался нелиберальным в истин-
ном и благородном смысле слова. Вместо того, чтобы вы-
соко держать знамя свободы, освобождения человека и че-
ловечества, он выпустил из рук заветное знамя, и оно лице-
мерно было подхвачено своекорыстными руками буржуа-
зии, воспользовавшейся им для прикрытия своего классо-
вого и уж менее всего либерального интереса. Знамя было 
надолго опозорено таким его употреблением, и постепенно 
действительное его значение как бы позабылось. Нам неин-
тересно здесь, по каким специальным историческим причи-
нам западноевропейский либерализм уклонился от своей 
задачи и враждебно противопоставился социализму, в свою 
очередь шедшему под флагом лишь классового интереса ра-
бочего сословия, но пора, наконец, обличить эту внутрен-
нюю ложь, указать, что в этом прискорбном уклонении мы 
имеем несомненную историческую аберрацию, а не вну-
треннюю идейную сущность либерализма (так же как идей-
ную сущность социализма видим вовсе не в классовом толь-
ко интересе).

Если ясно, в чем должен состоять либерализм в области 
политической, то не так ясно, чем должен он быть в области 
экономической. Манчестерство, скомпрометировавшее 
идеи экономического либерализма, понимало их в смыс-
ле прямого перенесения принципов из области правовой 
в область социальную: если в первой высшим принципом 
является pas trop gouverner и laisser faire laisser passer, обра-
щенное к бюрократии, то этот же принцип оно примени-
ло целиком ко второй, не принимая во внимание, что эко-
номические отношения представляют такую среду, где этот 
принцип преломляется до полной противоположности. 
Здесь принцип свободы личности должен быть только ру-
ководящим идеалом, регулятивом, критерием, но не прак-
тической программой тактики, и, делая эту ошибку, манче-



[Содержание]

220 Сергей Булгаков

стерство совершило преступление перед историей и вели-
чайшую, и постыднейшую измену делу либерализма.

Сказанным отчасти уже определяется действительное от-
ношение между социальным демократизмом и либерализ-
мом4. Осуществление свободы личности в области эконо-
мической достижимо только путем создания планомерной 
организации общественного хозяйства на место тепереш-
ней, хаотической и стихийной. И это создание требует мер 
не отрицательного только, но и положительного, творче-
ского характера, требует не атомизирования обществен-
ной жизни, а установления и расширения общественного 
контроля над производством, следовательно, усиления го-
сударственного вмешательства. В этом заключается свое-
образная, историей созданная парадоксия демократиче-
ского либерализма: во имя общего идеала pas trop gouvern�-
er он должен в области экономической требовать как раз 
расширения государственного вмешательства. Таким обра-
зом, социализм (в широком смысле этого слова) есть лишь 
форма экономического либерализма, или, вернее, средство 
для либерализма, и настоящий либерализм должен быть ли-
берально-демократическим или либерально-социалисти-
ческим мировоззрением, как ни противоречивым кажется 
на первый взгляд это словоупотребление. Из сказанного 
следует, между прочим, что при таком историческом поло-
жении вещей, когда либерализм должен пользоваться сред-
ством социализма, в нем заложен элемент постоянной вну-
тренней борьбы, неустойчивого равновесия, ибо он дол-
жен постоянно балансировать между сферой прав лично-
сти, неприкосновенных и священных, и увеличивающихся 
притязаний общества и государства, расширяющих сферу 
своего вмешательства. Противоречие это имманентно са-
мому обществу, глухой антагонизм между личностью и об-

4	 Подробнее об этом в моей книге «От марксизма к идеализму». Там же 
я указываю связь социального идеала с основными постулатами этики 
христианства.



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 221

ществом неустраним, и выход из него может быть находим 
только практически. Поэтому даже теоретически нельзя 
себе представить такой совершенный правовой и обще-
ственный строй, при котором бы раз навсегда была замире-
на эта внутренняя борьба индивида с обществом, столкно-
вение свободы личности и требований общества; это есть 
постоянное историческое искомое, находимое только но-
выми и новыми усилиями исторического творчества, в этом 
смысле есть не столько историческая задача развития, ко-
торая может быть раз разрешена и навсегда оставлена по-
зади, сколько постоянно разрешаемая, но никогда вполне 
не разрешимая путем одной внешней организации задача. 
Но здесь мы и говорим только о внешнем ее разрешении, 
и не будем от этого отклоняться.

Итак, либерализм в настоящем смысле, как он диктует-
ся постулатами «идеализма», вполне охватывает, как част-
ность, социально-экономические требования демократии 
и растущего рабочего движения и, следовательно, вполне 
их разделяет (разногласия здесь возможны лишь на практи-
ческой почве, по вопросам конкретной тактики).

Одною из коренных особенностей русской обществен-
ной мысли до последнего времени является, если можно так 
выразиться, экономизм, преобладающее значение и в мыс-
ли и в общественных программах экономических вопро-
сов сравнительно с юридическими и политическими. Хотя 
либерализм на русской почве не скомпрометировал себя, 
подобно западноевропейскому, открытой буржуазностью, 
а напротив, за немногими исключениями, которые мож-
но перечесть по пальцам (и к числу которых принадлежит, 
напр., Чичерин), был более или менее ярко окрашен в цве-
та демократизма, однако неокрепшая политическая мысль 
русского общества с большой легкостью приняла и усвоила 
западные предубеждения против либерализма, и это слово 
стало у нас почти бранным.

Этим экономизмом, презрением к либерализму, а заодно 
с ним и вообще политическому мышлению, страдали и ста-



[Содержание]

222 Сергей Булгаков

рое народничество, и марксизм, так что их можно в этом 
смысле брать за одну скобку. Еще у всех в памяти грехи ста-
рого народничества против политического либерализма, 
когда оно допускало возможность примирения с отсутстви-
ем элементарных требований правового государства ради 
сохранения общины и возможности избежать капитализма. 
Эта антилиберальная отрыжка сохраняется почти до наших 
дней в том сочувствии, напр., реакционному закону 14 дек. 
1893 г., изменившему 165 статью положения о крестьянах 
в духе дальнейшего закрепощения крестьян миру; во имя 
того, что этот закон задерживает разложение общины, хо-
тя бы мерами государственно-крепостнического характера, 
ему до сих пор не всегда отказывают в сочувствии в народ-
нических кругах. Во всяком случае в доктрине старого на-
родничества экономизм оставался преобладающим, и толь-
ко жизнь вносила свою поправку, так что левое крыло это-
го же народничества всю свою энергию сосредоточивало 
именно на том, чтобы провести в жизнь или, по крайней 
мере, приблизить к осуществлению элементарные требова-
ния либерализма, за что покрыли себя славою и в наши дни 
теперешние его представители.

Немногим лучше обстояло дело и с марксизмом. Правда, 
в силу общего своего исторического положения и позиции, 
занятой по отношению к народничеству, марксизм с само-
го начала был свободен от специально народнических пред-
убеждений, и постольку его движение совершалось по рус-
лу либерализма в настоящем значении этого понятия. Од-
нако марксизм всосал с молоком своей европейской ма-
тери все ее застарелые предрассудки, сложившиеся под 
впечатлением исторических грехов западной буржуазии. 
Единственная форма, под которой наши марксисты хотят 
знать либерализм, это европейски-буржуазная антидемо-
кратическая его разновидность, которая, как мы уже указы-
вали, в сущности представляет собой измену делу либера-
лизма, социально-историческую ложь. С этой точки зрения 
вполне последовательно теоретически, но ошибочно исто-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 223

рически наши марксисты — почти что языком времен Лас-
саля — не устают твердить об изменническом, предатель-
ском, коварном — и какие там еще могут быть лестные ква-
лификации — характере «либеральной буржуазии», при-
чем самую коварную услугу оказывает им при этом их тео-
ретический палладиум, «классовая точка зрения», согласно 
которой везде нужно искать классовую подпочву и заранее 
исключать возможность общегражданских требований вне 
этого классового характера. Вообще, слабой стороной мар-
ксизма, не только русского, но и европейского — при всех 
его огромных исторических заслугах и при всей значитель-
ности той исторической роли, которую играет он в настоя-
щее время, — нам представляется слабость его юридиче-
ского мышления, его сравнительное равнодушие к вопро-
сам правовым. Марксизм рассматривает права и правовые 
формы жизни только как средство для своих особенных, 
классовых, целей, оставаясь равнодушным к их самостоя-
тельной безотносительной ценности, к их общеграждан-
скому значению. Часто приводится в пример, что вели-
кая французская революция, узаконив равенство и свобо-
ду, обеспечила лишь свободу умирать с голоду и равенство 
перед капиталом и его хищническими наклонностями. Как 
будто на том основании, что она не разрешила социального 
вопроса, следует, что те общегражданские права, которые 
она установила, есть малость, о которой не следует и гово-
рить!

Выходя из такого кривого отношения к либерализму, 
из своего классового экономизма, марксизм не только не со-
действует ясности политической мысли, но может оказы-
ваться ей враждебен. Пример этого на отечественной почве 
мы имеем в «экономизме» в узком смысле слова, успешную 
борьбу с которым мы считаем неоспоримой заслугой левого 
крыла русского марксизма. Подтверждение того же мы ви-
дим и в ожесточенных раздорах между фракциями, причем 
представители очень близких течений, имеющих достаточно 
общего дела и различающихся некоторыми подробностями 



[Содержание]

224 Сергей Булгаков

экономической программы да заглавной буквой, оказыва-
ются злейшими врагами, между тем как союз их был бы бес-
спорно желательным и полезным. Сходные примеры мож-
но наблюдать и в западном марксизме, где за последнее вре-
мя на развалинах марксистской ортодоксии культ классово-
го идеализма особенно усердно подогревается ее ветерана-
ми, которым приходится сказать, оглянувшись кругом себя: 
здравствуй, племя молодое, незнакомое!

Но, конечно, жизнь сильнее доктрин, и условия русской 
жизни заставляют и марксистов, людей к жизни весьма от-
зывчивых, сосредоточивать свои усилия все‑таки на юри-
дических вопросах, на стремлении к достижению коренной 
правовой реформы, и их практические заслуги в этой обла-
сти должен с признательностью отметить каждый созна-
тельный русский гражданин.

Итак, буржуазный западноевропейский либерализм ока-
зался недостаточно демократичен, а экономический демо-
кратизм или социализм недостаточно либерален и, несмо-
тря на весь радикализм своих и чисто политических тре-
бований, благодаря ошибочным теоретическим предпо-
сылкам, к требованиям либерализма в сущности довольно 
холоден. Эта антитеза двух «отвлеченных начал» (по глу-
бокому выражению Соловьева), буржуазного либерализ-
ма и классового социализма государственного, т. е. в сущ-
ности даже бюрократического оттенка, классическое выра-
жение получила в столкновении Лассаля и немецких про-
грессистов, и жизнь до сих пор еще не могла изжить этого 
противоречия и освободиться от его гипнотизирующего 
влияния. Оно исчезает лишь в том случае, если мы станем 
вне его, теоретически поднимемся над ним, сумеем взгля-
нуть на него с высшей обобщающей точки зрения. Эту точ-
ку зрения, по нашему убеждению, и дает идеалистический 
индивидуализм, обосновывающий собой — в полном и гар-
моническом согласии, а не взаимном обособлении и про-
тивопостановлении — начала истинного либерализма как 
в политической, так и экономической жизни, т. е. широ-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 225

кого освободительного движения в первом случае, социа-
лизма — во втором. Либерализм и социализм оказывают-
ся не полюсами, не противоположностями, а применением 
в разных областях одного и того же верховного начала — 
священных прав человеческой личности, ее свободы. Сво-
бода личности, вот программа всех программ, выше кото-
рой нет ничего, обще�е которой нет ничего, священнее ко-
торой нет также ничего. Мы не будем касаться теперь ре-
лигиозно-метафизических предпосылок этой програм-
мы, — выяснение их составляет одну из важнейших задач, 
которые Новый Путь ставит себе в своей дальнейшей рабо-
те, здесь мы хотим лишь утвердить свое знамя…

Социально-политические предпосылки «идеализма» 
освобождают от того «отвлеченного» экономизма, кото-
рым принципиально грешат и народничество, и марксизм. 
При этих предпосылках нельзя уже рассматривать либера-
лизм и его требования только в качестве средства для эко-
номических целей, лишь под углом классовой или вообще 
экономической борьбы, как вынуждены его в сущности 
рассматривать оба названные направления. Требования по-
литического либерализма не суть только средства, они со-
держат самостоятельную ценность, совершенно того же 
порядка и значения, что и требования экономические. Они 
суть различные формы осуществления одного и того же 
принципа, и нельзя сказать, которая из них важнее, которая 
есть средство или цель. И эта точка зрения наиболее благо-
приятствует общественному единению на почве не толь-
ко экономических задач или интересов, но и чисто полити-
ческих целей данной исторической эпохи. В этом времен-
ном отъединении вопросов чисто политических от эконо-
мических, даже если бы оно потребовалось (мы думаем, что 
это и не требуется), нужно было бы видеть не компромисс, 
уступки или какую‑либо половинчатость, а сознательный, 
принципиальный образ действий, освещаемый и освящае-
мый высшими принципами, восходящими к последним ос-
новам мировоззрения.



[Содержание]

226 Сергей Булгаков

В следующей статье мы ближе охарактеризуем позицию, 
которую мы занимаем по отношению к очередным вопро-
сам практической программы политической и экономиче-
ской.

[2]

Из предыдущего выяснилось, что идеалистический либе-
рализм, или индивидуализм, берет за основание своей об-
щественной программы естественно-правовую доктрину, 
уже не раз служившую великую освободительную службу 
человечеству и совершенно неправильно отброшенную со-
временным позитивизмом в качестве исторического хлама. 
Естественные права человека, принадлежащие идеальному 
достоинству человеческой личности, хотя бы и еще не про-
явленные, не признанные и не осуществленные истори-
ей, — вот принцип, на основании которого можно развер-
нуть целую программу и который дает целый ряд практиче-
ских постулатов.

Первый, самый основной и бесспорный постулат, есть 
свобода личности, habeas corpus, и, следует к этому доба-
вить, habeas animam. Очевидно, однако, что возможность 
иметь тело и душу не в качестве только внешней, объек-
тивной, потенциальной давности, но и в смысле субъектив-
ной возможности реализовать эту потенциальность в ре-
альность, превратить ее в юридические притязания, имею-
щие почву в законе, в субъективные права, связана с неко-
торыми общими юридическими условиями, касающимися 
основных правовых устоев государства. Для этого необхо-
димо, во‑первых, чтобы права эти были признаны законом, 
а во‑вторых, чтобы это признание, или самое достоинство 
закона, было утверждено какими‑нибудь серьезными и не-
зыблемыми гарантиями. Следовательно, для исполнения 
этих требований необходима, во‑первых, полнота граждан-
ских прав личности, во‑вторых, торжество строгой закон-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 227

ности. Первым предполагается превращение фактическо-
го существования личности в юридическое ее бытие, раз-
витие ее из обывателя или эмбриона гражданственности 
в гражданина; вторым предполагается такое устройство 
самого законодательного механизма, при котором закон 
имел бы известную объективную значимость для исполни-
тельной власти, предполагается, говоря языком науки госу-
дарственного права, правовое государство, господство нра-
ва над произволом.

При всем различии исторически сложившихся форм пра-
вового государства в Зап. Европе и в Америке общим их при-
знаком является участие самого населения в законодатель-
стве, принадлежность законодательных функций народу, 
действующему чрез своих представителей. Только при та-
ком условии закон получает нравственную и юридическую 
силу, становится обязательным для исполнительной власти. 
Вне этого условия, по нашему мнению, вообще нет закона, 
ибо при единстве законодательной и исполнительной власти 
всякое принципиальное различие между законом и админи-
стративным распоряжением, которые стремятся во что бы 
то ни стало найти наши официальные государствоведы, уни-
чтожается, потому принципиально закона нет — или, фор-
мулируя ту же мысль в отрицательной форме, — невозмож-
но беззаконие, ибо всякое единичное действие власти фор-
мально имеет силу закона. Различие между законом н адми-
нистративным распоряжением, между законодательной 
и исполнительной функцией здесь только фактическое, вы-
званное соображениями административной техники, невоз-
можностью обойтись без различения мер постоянных или 
чрезвычайных и временных, но не юридическое. Юридиче-
ски же princeps non facit injuriam, никогда не нужно забывать 
этот глубокий и знаменательный афоризм римского права. 
А если нет закона, то не может быть и законности. Действи-
тельное преобладание принадлежит при этом бюрократии, 
орудию исполнительной власти по идее, но всесильной бла-
годаря отсутствию законов и законности фактически.



[Содержание]

228 Сергей Булгаков

Отсюда следует, что все, чем только ограничивается мо-
гущество бюрократии и расширяются функции обществен-
ного самоуправления, чем повышается чувство законности 
и самая законность, все это с необходимостью постулиру-
ется естественным правом.

Не существует по идее, принципиально, юридических 
границ общественного самоуправления, они определяют-
ся только соображениями фактической целесообразно-
сти. Конечно, и самое идеальное самоуправление не может 
вполне вытеснить бюрократию, которой принадлежат из-
вестные необходимые функции в государственной жизни 
(нас не интересует здесь перечень этих функций), однако 
основной принцип государственного устройства должен 
быть антибюрократический — pas trop gouverner, согласно 
классической формуле физиократа Гурнэ, которую следует 
золотыми буквами вышить на знамени либерализма.

Однако и самоуправление, как местное, так и централь-
ное, далеко не вполне гарантирует осуществление стремле-
ний к свободе и законности, предполагающих в своей осно-
ве признание правового равенства людей (здесь не имеют-
ся в виду естественные отличия людей, устанавливающие 
и юридическое неравенство, напр., возраст, а принимают-
ся во внимание приблизительно разные условия). Ограни-
чение этого принципа правового равенства может явиться 
только привилегией, привилегией имущества, национально-
сти, знатного происхождения и т. п. Такие привилегии до-
пускают лишь историческое объяснение, но не принципи-
альное оправдание. Принципиально идеалом самоуправле-
ния является равенство прав, возможно полное торжество 
идеи юридического равенства. Этот идеал в современном 
правовом государстве осуществим только в форме всеоб-
щего, равного и прямого избирательного права, как актив-
ного, так и пассивного. Это есть основное требование по-
литической демократии, имеющее, с точки зрения есте-
ственно правовой доктрины, аксиоматическую ясность 
и непреложность.



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 229

Нам вовсе несвойственны маниловские представления 
о том, что тотчас по введении всеобщего избирательного 
права воцарится справедливость на земле. Но мы считаем 
этот принцип все же единственно соответствующим требо-
ваниям справедливости и естественного права и не можем 
найти ни одного серьезного возражения, которое могло бы 
быть ему серьезно противопоставлено как принципиаль-
ный аргумент, а не соображение исторической и преходя-
щей целесообразности.

При господстве законности, вытекающей из полного 
и последовательного признания самоуправления, сам со-
бой разрешается и даже отпадает, становится несуществу-
ющим вопрос о habeas corpus, который оказывается столь 
жгучим, больным и неразрешимым в неправовом государ-
стве. Кому из обывателей не бывает страшно за свою шку-
ру и кто поручится за завтрашний день? И, однако, у како-
го‑нибудь англичанина подобный вопрос, естественный 
и для него до magna charta libertatum, давным-давно уже 
не существует, совершенно исчез из поля сознания. Право 
личной неприкосновенности, нарушаемое только на осно-
вании определенных постановлений закона, а не админи-
стративного усмотрения, там сделалось столь же привыч-
ным, незаметным и малоценимым, как свет, как атмосфер-
ный воздух, нас окружающий.

Таким образом, с habeas corpus теоретически дело обсто�-
ит чрезвычайно просто. Немногим сложнее содержание то-
го комплекса прав, который мы формулировали несколько 
необычным термином habeas animam.

Первым по важности правом, входящим в состав ком-
плекса прав habeas animam, есть, по нашему мнению, свобо-
да совести, свобода религиозных убеждений и их выраже-
ния. Религиозные убеждения, каковы бы они ни были, есть 
высшая святыня каждого человека, «everyone is orthodox to 
himself», как выразился Локк, один из ранних защитников 
религиозной веротерпимости (в его Letters on toleration). 
Мы готовы скорее усомниться, что солнце идет по небу, 



[Содержание]

230 Сергей Булгаков

что на земле растет трава и деревья, нежели подвергнуть 
сомнению великий, священный и благодатный принцип 
свободы совести. Свобода совести есть основное бесспор-
ное и элементарное требование христианской религии. 
Пусть вспомнят они громовое слово Тютчева, которое он 
направлял против папской энциклики, но которое идет го-
раздо дальше Рима.

Столетья шли, ему прощалось много,
Кривые толки, темные дела,
Но не простится правдой Бога
Его последняя хула.
Не от меча погибнет он земного,
Земным мечом владевший много лет.
Его погубит роковое слово:
Свобода совести есть бред.

Требование свободы совести в устах позитивиста имеет 
чисто отрицательное значение, означает требование устра-
нения известных повинностей, исторических пут, кото-
рые сгнили, пришли в негодность, должны быть совсем от-
брошены; в основе этого требования лежит или религиоз-
ный индифферентизм, или же воинствующий атеизм. В та-
ком случае это есть чисто политическое требование, одно 
из многих средств политического освобождения человече-
ства. Совсем иное значение должно иметь это требование 
тогда, когда оно диктуется не религиозным индифферен-
тизмом, а религиозным энтузиазмом, ревностью к свобод-
ному испытанию и свободному торжеству религиозной ис-
тины; в таком случае это уже не отрицательная мера, сводя-
щаяся к устранению устаревших помех, но положительное 
и бесценное религиозное благо. Тот, кто верит в истину, — 
религиозную, научную ли, все равно — тот не боится ее 
свободного испытания, ибо он уверен в победе истины, ее 
боятся только маловеры. Не случайно поэтому, что прин-
цип религиозной свободы нашел себе в России наиболее 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 231

пламенных, убежденных и красноречивых защитников сре-
ди не индифферентных, а религиозно убежденных людей. 
Свобода совести была излюбленной темой публицистики 
славянофильства, начиная с Хомякова, продолжая Юр. Са-
мариным, Ив. Аксаковым и др. В наши же дни великим про-
поведником религиозной свободы явился Вл. Соловьев, ко-
торый дело религиозной свободы в России считал самым 
важным и очередным делом после освобождения крестьян.

Одним из самых ужасных зол для нас представляется то, 
что из высшей и абсолютной самоцели религия стала сред-
ством. В настоящее время во Франции разыгрываются за-
ключительные акты начавшейся в средние века борьбы 
между притязаниями пап на светскую власть и окрепшим 
светским государством. На очередь, в конце концов, по-
ставлено полное отделение церкви от государства, и оно 
поставлено врагами не только политиканствующего кле-
рикализма, но — нельзя этого отрицать — во многих слу-
чаях и самой религии. И, однако, именно с религиозной 
точки зрения эта мера должна рассматриваться безусловно 
как положительная, как бы тяжело она ни отразилась на ма-
териальной обеспеченности и официальном положении 
церкви: отделение церкви от государства будет означать 
окончательное уничтожение официальности и казенщины 
в церкви, полную ее независимость и обособление, отделе-
ние Кесарева Кесарю, а Божьего Богу.

В связи с религиозной свободой стоит и свобода слова, 
осуществляющая право свободы совокупной мысли челове-
чества и право общественной гласности, этот палладиум со-
временного человечества. Как воздух, оживляющий собою 
все, начиная от ничтожной травинки до могучего дуба, как 
дневной свет, при котором видны и отвратительные мокри-
цы, и красота Божьего мира, такова живительная сила сво-
бодной печати и гласности.

Мы знаем, что на это возражают. Мы знаем, что возмож-
ны и бывают злоупотребления гласностью, но еще бесспор-
нее то, что без нее невозможна здоровая общественная 



[Содержание]

232 Сергей Булгаков

жизнь, невозможен контроль общественного мнения, об-
мен крови в общественном организме.

Иные робкие души, как и в вопросе религиозной свобо-
ды, боятся за судьбы истины, которую бы они хотели за-
щищать… цензурой. Им давно уже отвечено Хомяковым 
(«Давид»):

И ты, когда на битву с ложью
Восстанет правда дум святых,
Не налагай на силу Божью
Гнилую тяжесть лат земных.
Доспех Саулов ей оковы,
Саулов тягостен шелом,
Ее орудье — Божье Слово,
А Божье Слово — Божий гром.

Естественные права человека и гражданина, права сво-
бодного самоопределения личности, с необходимостью 
включают в себя и право свободного общения людей между 
собою в целях совместного удовлетворения их умственных, 
нравственных и материальных потребностей, т. е. право 
свободного заключения всякого рода ассоциаций с целями, 
не противоречащими насущным интересам общества, сво-
боды собраний, митингов и т. п. элементарных гражданских 
прав, вошедших уже в обиход культурного человечества. 
Право свободы коалиций и собраний настолько очевидно 
следует из понятия свободы личности и ее естественных 
прав и настолько бесспорно в своих общественных и этиче-
ских основаниях, что мы сочли бы неуважением к читателю 
это доказывать.

Наш перечень прав, вытекающих из естественного права 
человека и гражданина, страдал бы существенным пробе-
лом, если бы мы не упомянули особо о праве национально-
го самоопределения, включающем в себе право на нацио-
нальную культуру со всеми ее условиями, начиная с языка 
и религии. Национальный вопрос должен быть особенно 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 233

близок сердцу идеалистов, ибо только философия «идеа-
лизма» может отстоять национальность не только как био-
логически-исторический факт, но и как моральную цен-
ность. Фактически нарушают права национальности в на-
стоящее время или безграничный национальный эгоизм, 
или полицейская реакция, однако многие из врагов этой 
последней защищают права национальности, в сущности, 
с пустыми руками. Во имя каких идеальных начал может 
отстаивать права национальности позитивист, для кото-
рого национальность есть продукт географических, исто-
рических, биологических и пр. условий, и только? Не при-
равнивается ли с этой точки зрения национальная идея ка-
кой‑то случайной, внешней прихоти, в роде пристрастия 
к национальному костюму, привязанности к национальным 
блюдам и т. п., так что просвещенный человек может это 
снисходительно допускать, однако, с нескрываемой наде-
ждой на скорое исчезновение у культурного человечества 
национальных инстинктов? Большинство тех, кто практи-
чески защищает права национальностей, теоретически сто-
ит на почве космополитизма, и национальность существует 
для него только как факт, но не как принцип, принципиаль-
но же она должна иметь для него не положительный, а от-
рицательный коэффициент.

Предполагая вернуться со временем подробнее к этому 
важному вопросу, заметим здесь же, что национальность 
представляется нам не только биологически-историческим 
фактом, но и идеальной ценностью, святыней. Идея нацио-
нальности неразрывно связана с идеей национальной мис-
сии, осуществляемой национальной культурой и налагаю-
щей известные обязанности. При таком понимании идеи 
национальности единственным этически правильным раз-
решением национального вопроса является право призна-
ния всех исторических национальностей на самоопределе-
ние. Вообще вопрос о национальности неразрывно связан 
с самыми глубокими корнями философско-религиозного 
мировоззрения и, в сущности, решается или, по крайней 



[Содержание]

234 Сергей Булгаков

мере, предрешается в связи с этим последним: позитивизм 
обыкновенно приводит и должен необходимо приводить 
к отрицанию идеи национальности, «идеализм», нам ка-
жется, неразрывно связан с ее утверждением. Во всяком 
случае не подлежит сомнению, что национальный вопрос 
разрешим только всеосеняющим знаменем свободы, ино-
го практического его разрешения быть не должно и быть 
не может.

Все перечисленные нами права необходимо предпола-
гают и соответственное право, должны быть утверждены 
в ясных и незыблемых юридических нормах, законах, толь-
ко в таком случае они представляют ценность. Каждое 
из них может существовать как фактическое состояние, 
как милость, как результат внезапно пробудившегося «до-
верия» власти, или просто в силу фактической невозмож-
ности для нее даже при желании повсеместно и непрерыв-
но его нарушать. Однако habeas corpus состоит не в том, 
что я благополучно пережил сегодняшний день и даже бо-
лее тревожную в отношении этого права ночь, но в том, 
что я имею уверенность в этой неприкосновенности, 
имею право на нее и, следовательно, законные способы 
защиты этого права. Этого‑то и не хотело или не умело 
понять политическое славянофильство, которое предава-
лось иллюзии, что все эти права можно иметь и даже луч-
ше иметь в качестве фактического состояния, «доверия», 
допущений или даже попустительства власти, а не в виде 
утвержденных законным порядком прав. При всем глубо-
ком уважении и даже духовной близости к крупнейшим 
представителям славянофильства, нельзя всякий раз, го-
воря о них, не указывать на эту их историческую ошиб-
ку, ложь, самообман, притом для них в высшей степени 
самоубийственный. Если чем‑либо славянофилы и мог-
ли вернее всего закрыть для себя надолго дверь к серд-
цам лучшей части русской интеллигенции, протянув руку 
рептилиям и палачам, то это своим политическим миро-
воззрением. Что сказали бы Хомяков и Аксаков, что они 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 235

почувствовали бы, если бы увидели, кто теперь — их име-
нем — собирается в «Русских Собраниях», а кто, с дру-
гой стороны, видит в этих собравшихся исконных врагов 
и гонителей русского народа! В этом сказала свое слово 
историческая Немезида, и «Русские Собрания» фактом 
своего существования вгоняют осиновый кол в могилу ве-
ликих родоначальников славянофильства, карая их поли-
тический романтизм, дают им лобзание Иуды, как и он, го-
воря: здравствуй, учитель.

Политическое славянофильство мы считаем не только 
мертвым, но уже окончательно разложившимся и дожива-
ющим историческим трупом, оставим же мертвым погре-
бать своих мертвецов!

Сказанного достаточно, чтобы выяснить принципиаль-
ную позицию «идеализма» в области вопросов полити-
ческих. Те же руководящие начала вполне определяют его 
принципиальную позицию и в области социально-эконо-
мической.

Легче всего разрешается вопрос об общем направлении 
экономической политики. Признавая освобождение лично-
сти во имя ее духовного развития и свободы центральной 
задачей истории, «идеализм» необходимо должен на пер-
вое место поставить настойчивое стремление историче-
ского человечества к освобождению от ига природы, от по-
стыдной и унизительной зависимости от вещей, от объек-
тов материального мира, от ига нищеты и бедности. Бед-
ность — не в социальном, а в экономическом смысле сло-
ва — унизительна для человека, она установляет рабство 
пустым и неосмысленным стихиям природы, она заставля-
ет голос человека-зверя, голос элементарных животных по-
требностей, задерживать и даже заглушать требования выс-
шей природы человека. Освобождение от бедности, други-
ми словами, на языке политической экономии, рост народ-
ного богатства есть отрицательное, но необходимое усло-
вие духовного развития человечества, и этим достаточно 
санкционируется «экономический идеал», возможно выс-



[Содержание]

236 Сергей Булгаков

шее развитие производительных сил5. Поэтому само собою 
разумеется, что «идеализм» всех оттенков должен отстаи-
вать наиболее прогрессивную экономическую политику, 
направленную к развитию производительных сил и росту 
народного богатства. Однако, принципиально признавая 
развитие производительных сил и рост народного богат-
ства необходимым, хотя и чисто отрицательным средством 
очеловечения человечества, вопрос о конкретном его осу-
ществлении мы должны передать на разработку научной 
политической экономии и уже заранее подчиниться всем ее 
указаниям. Меры эти, конечно, изменяются соответствен-
но историческим и экономическим условиям, и неизмен-
ных средств, с постоянством ведущих к целям экономиче-
ского прогресса, здесь не может существовать, экономиче-
ская политика с гибкостью должна приспособляться к из-
меняющимся обстоятельствам. Нельзя не отметить здесь 
полной солидарности, которая у нас существует в данном 
пункте с русским марксизмом, именно поднявшим знамя 
экономического прогресса, впервые на русской почве при-
знавшим прогрессивность и желательность развития к выс-
шей хозяйственной форме, перехода от натурального хо-
зяйства к промышленному капитализму, чего так боялось 
старое народничество с своими реакционными предрассуд-
ками в пользу натурального хозяйства. Однако, как мы за-
мечали, об этом споре нужно говорить теперь только в про-
шедшем времени, ибо он окончательно порешен уже и ис-
торией, и экономической теорией.

С точки зрения идеала свободы личности рассматривает-
ся нами и великая социальная проблема наших дней. Прин-
ципиальное наше отношение к социализму как историче-
ски необходимому средству для торжества индивидуализ-
ма выяснено в предыдущей статье. Речь идет теперь только 
о том, как связать этот общий этический идеал с практиче-

5	 Подробнее об этом см. в сборнике «От марксизма к идеализму» статью 
«Об экономическом идеале».



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 237

скими задачами социальной политики. Эти задачи в настоя-
щее время распадаются на две первостепенной важности 
группы, объемлемые в понятиях: рабочий вопрос и кре-
стьянский вопрос как два подвида одного общего социаль-
ного вопроса, имеющего своим предметом поднятие мате-
риального положения трудящихся классов и внесение ор-
ганизующей справедливости в стихийно несправедливые 
социальные отношения. Так как в настоящее время между 
социальными условиями города и деревни существует зна-
чительная разница, вследствие чего рабочий и крестьян-
ский вопрос не допускают одного общего разрешения, рас-
смотрим их особо.

Что касается рабочего вопроса, то практическое отноше-
ние к нему не вызывает и не должно вызывать сколько‑ни-
будь значительных разногласий, в этом отношении сходят-
ся все оттенки социального демократизма, так что даже 
после генерального сражения, учиненного бернштейниан-
ству ортодоксией в Дрездене, противники все‑таки не мог-
ли при всем желании найти практического, программного 
разногласия (если не считать частного вопроса о вице-пре-
зидиуме, касающемся парламентской тактики). И действи-
тельно, при отсутствии грубых классовых страстей, мо-
жет ли быть какой‑либо принципиальный разговор отно-
сительно настоятельной необходимости тех мер в пользу 
рабочего класса, которых настойчиво требует и политиче-
ская экономия, и статистика, и юриспруденция? Может ли 
быть какой‑нибудь разговор о желательности возможного 
расширения фабричного законодательства в смысле огра-
ничения рабочего времени, защиты женщин и детей, обес-
печения санитарных условий производства, страхования 
от старости, от инвалидности, от болезни, законодательно-
го определения minimum’а заработной платы и т. д. и т. д.? 
Ведь об этом в настоящее время просто совестно говорить. 
Можно ли, далее, находясь в здравом уме и твердой памя-
ти, подыскать хотя бы намек принципиального возраже-
ния против свободы коалиций, коопераций, всяких форм 



[Содержание]

238 Сергей Булгаков

единения рабочего класса в целях защиты своих справед-
ливых интересов? Если фактическое торжество этих прин-
ципов с величайшим трудом пробивает себе дорогу в исто-
рии, то их теоретическая ясность от этого не уменьшается. 
Равным образом, и общее стремление рабочих классов всех 
стран к поднятию своего социально-экономического бла-
госостояния, вытекающее из общего подъема сознательно-
сти масс и чувства личного достоинства, вообще прогрес-
сирующего очеловечивания человечества, должно быть ис-
кренно и горячо приветствуемо как заря лучшего будущего.

Таким образом, в практической программе рабочего во-
проса нет и не может быть разногласия между разными от-
тенками прогрессивной демократической мысли, хотя бы 
они исчерпали для своего размежевания все буквы латин-
ского алфавита. Главные разногласия существуют в теоре-
тической области, хотя они имеют и некоторое практиче-
ское значение. Нас интересует здесь ближайшим образом 
марксизм с его классовым идеализмом.

В основу классового идеализма положено представление, 
что вся сознательная демократическая политика должна во-
одушевляться идеей классового интереса рабочего сосло-
вия, он является тем знаменем, которого нельзя выпускать 
из рук ни на минуту. Для правильного понимания теории 
классового идеализма этот последний не нужно смешивать 
с понятием классовой политики: последняя обозначает ряд 
мер в пользу определенных общественных групп или клас-
сов. Желательность или нежелательность ряда мер, направ-
ленных в пользу того или другого класса, напр., рабочих 
промышленных или сельскохозяйственных, крестьян, мел-
ких ремесленников, даже аграриев, словом, той или другой 
формы классовой политики, есть вопрос факта, а не прин-
ципа. При современных социально-экономических усло-
виях, политика, направленная в целях поднятия положе-
ния трудящегося населения и разных его категорий, есть, 
конечно, наиболее желательная политика, и в этом смыс-
ле против классовой политики нельзя, по нашему мнению, 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 239

ничего возразить. Однако классовый идеализм и классовая 
политика не есть одно и то же, ибо последняя принадлежит 
всецело области практической жизни, первый же представ-
ляет собой известное теоретическое мировоззрение. Клас-
совая политика есть вопрос практической целесообразно-
сти, вопрос факта, классовый идеализм возводит ее в прин-
цип, объявляет классовый интерес единственным критери-
ем и нормой социальной политики.

Единственная теоретическая основа, которую мы полага-
ем для социальной политики, считая ее совершенно доста-
точной, есть идея естественного права человеческой лично-
сти на отвечающие этому понятию условия общественной 
жизни, идея человеческого достоинства, этический индиви-
дуализм. Эта великая идея может воодушевить и растущее 
социальное движение лучше и глубже, нежели идея инте-
реса, хотя бы и не личного, а группового. Стремясь убедить 
массы в необходимости того или иного решения, следует 
говорить им, что без этого попирается их человеческое до-
стоинство, оскорбляется справедливость, происходит по-
ругание высшей правды и что во имя этого своего идеаль-
ного достоинства они должны идти даже на жертвы. В сущ-
ности, фактически так и делается, классовый идеализм дает 
условную фразеологию, а жизненное содержание, настоя-
щий огонь зажигается не классовым, а общечеловеческим 
идеализмом6.

Идея естественного права человеческой личности да-
ет, по нашему мнению, ключ к разрешению даже отдель-
ных вопросов социальной политики, напр. теории заработ-
ной платы. Политическая экономия потратила немало сил 
для того, чтобы найти экономическую формулу для опре-
деления нормальной или справедливой заработной платы, 

6	 Отличия и сходства идеализма с марксизмом в этой области я подроб-
нее изложил в статье «О социальном идеале» в сборнике «От марксизма 
к идеализму», куда и отсылаю читателя, ограничиваясь в тексте самым не-
обходимым.



[Содержание]

240 Сергей Булгаков

и можно считать в общем, что она своей цели не достиг-
ла7. Такого критерия справедливости и нельзя найти в пре-
делах политической экономии — она может лишь опреде-
лить объективные условия и объективные пределы, в ко-
торых фактически при данных условиях может совершать-
ся движение заработной платы. Направление же политики 
заработной платы может определяться только растущими 
притязаниями общечеловеческого достоинства, естествен-
ных прав человеческой личности. Это дает принципиаль-
ную формулировку для определения заработной платы не-
обходимыми потребностями жизни или «Standart of life», 
включающим не только физически, но и нравственно не-
обходимое для рабочего, к чему склоняется окончательно 
в настоящее время политическая экономия. Но это между 
прочим.

Интересно, что теория классового идеализма с ее апо-
феозом классового интереса и вообще психологии класса, 
как такового, представляет собою, конечно, помимо ведома 
и даже сознания своих сторонников, своеобразное пережи-
вание сословных предрассудков, аристократизм наизнан-
ку. В аристократии белой кости внешним фактом принад-
лежности к сословию создавалась целая сеть обязательств, 
понятий и ценностей, в своей совокупности составлявших 
честь сословия, которая определяла уже все мировоззре-
ние и все внешние отношения; в классовом идеализме, ари-
стократизме черной кости, также можно усмотреть черты 
идеализма сословного. И для того и другого внешний факт, 
факт принадлежности к известной социальной или сослов-
ной группе, становится вместо принципа, получает значе-
ние принципа, и тем самым создается своеобразный этиче-
ский фетишизм. Оговариваемся, что мы, конечно, не забы-
ваем всего огромного различия в содержании той и другой 

7	 Изложение многочисленных теорий заработной платы интересующий-
ся читатель найдет в сочинении В. Я. Железнова «Главные направления 
в разработке теории заработной платы». Киев. 1904 г.



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 241

формы сословного идеализма, нет нужды говорить, что со-
держание понятий «дворянской чести» и «интересов ра-
бочего класса» во всем почти диаметрально противопо-
ложны, и наше сближение ограничивается только областью 
формально психологической. Но в этом смысле в обоих 
случаях мы имеем некоторый аристократизм, в одном слу-
чае белой, в другом черной кости, известные, скажу прямо, 
сословные предрассудки. Философский идеализм, высту-
пающий во имя прав человека, человеческой личности, как 
таковой, должен протестовать против сословных предрас-
судков, против классового или сословного идеализма вся-
кого сорта, как внутренне противоречивого этического фе-
тишизма. Идеализм знает только одну высшую ценность, 
одну святыню: человеческую личность и ее права. Сред-
ством для служения ей, данным современной исторической 
обстановкой, может быть классовая политика и классовая 
борьба, но она не должна из подчиненного средства пре-
вращаться в критерий, установлять высшие моральные цен-
ности. Словом, сословному или классовому идеализму мы 
противопоставляем идеалистический индивидуализм.

Интересную эволюцию классовый идеализм пережива-
ет в настоящее время в Германии, на своей настоящей ро-
дине. По странной иронии судьбы, в классической стране 
философского идеализма, послужившей больше, чем вся-
кая другая, выяснению индивидуалистических, естествен-
но правовых основ социального идеализма, единственная 
его форма в настоящее время есть классовый идеализм, ко-
торым воодушевляется растущее социал-демократическое 
движение. Однако против мировоззрения классового идеа-
лизма, еще недавно безусловно господствовавшего, за по-
следнее время в Германии все более растет и крепнет сила 
«бернштейнианства», которая, в практической политике, 
борется с вредными последствиями классового идеализма, 
с некоторыми застарелыми предрассудками, уже опроверг-
нутыми жизнью, но в общей жизни движения характеризу-
ется несомненным оппортунизмом настроения и общим 



[Содержание]

242 Сергей Булгаков

упадком идеализма. Так как у ветеранов движения для борь-
бы с этим упадком духа, ростом оппортунизма нет в ру-
ках никакого орудия, кроме классового идеализма, то они 
и стараются отточить это заржавевшее орудие и шумно 
размахивают им в воздухе, не замечая, что оно уже ни для 
кого не страшно, а менее всего для тех, кого оно должно 
устрашить. На последних конгрессах, особенно в Дрезде-
не, а в этом году еще и в Амстердаме, принимаются резолю-
ции одна непримиримее другой, за которые, однако, с пол-
ным благодушием вотируют и индифферентные к классо-
вому идеализму «ревизионисты». В этих резолюциях ярко 
отражается психологическая природа классового идеализ-
ма, роднящая его с идеализмом сословным, аристократи-
ческим. Все резче и резче подчеркивается исключительное 
значение и исключительное достоинство рабочего сосло-
вия, которое не позволяет ему идти на какие‑либо компро-
миссы и союзы с другими общественными классами, охра-
няя свою классовую честь. Резолюция Дрезденского пар�-
тейтага, между прочим, гласит: «Der Parteitag verurheilt auf 
das Entsahiedenste die rewisionistischen Bestrebungen, unsere 
bisherige bewährte und sieggekrönte, auf dem Klassenkampf 
beruhende Taktik in dem Sinne zu ändern, dass an Stelle der 
Eroberung der politischen Macht durch Ueberwindung unser-
er Gegner eine Politik des Entgegenkommens an die bestehende 
Ordnung der Dinge tritt». Воинственное «Ueberwindung» 
здесь противополагается «Entgegenkommens», причем 
осязательно уловима остается только разница настроения, 
а не практической программы (иначе за эту резолюцию 
не могли бы голосовать обе стороны). Однако очевидно, 
как мало проповедь классовой исключительности, сослов-
ной обособленности годится для широкой проповеди со-
циального идеализма, как устарело теперь это оружие, до-
ставшееся по наследию от иной исторической эпохи. Не-
смотря на официальное торжество классового идеализма, 
религии классового интереса, на партейтагах, ей все мень-
ше и меньше места остается в быстро демократизирующей-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 243

ся Европе, где параллельно с ростом демократии, несмотря 
на всю социальную рознь, растет и крепнет сознание и об-
щегражданских обязанностей, утверждается признание 
не только классовых, особных, но и общегражданских цен-
ностей. И с каждым шагом вперед демократизма общегра-
жданского убывают шансы классового идеализма, зародив-
шегося в эпоху полицейской реакции, исключительных за-
конов и т. под.

Мы унаследовали теорию классового идеализма, все-
го менее свойственного нашему национальному укладу, 
от Германии в то время, когда на своей родине он начи-
нал уже разлагаться. У нас он имел и имеет большой успех. 
В общих условиях нашей жизни классовый идеализм имеет 
такого верного и надежного союзника, что, конечно, при 
помощи его он может продержаться гораздо долее, нежели 
мог бы в силу своего идейного содержания. За последнее 
время в недрах русского марксизма или классового идеа-
лизма, однако, также началось уже довольно интенсивное 
разложение, и симптомом этого разложения является сбор-
ник «Очерки реалистического мировоззрения», где за под-
линный марксизм выдается нечто, уже довольно от него да-
лекое8. Если даже этот сборник и встретит суровую отпо-
ведь от тех, кто стоит на страже строгого марксизма (как 
этого можно, по‑видимому, ожидать), то все‑таки широкая 
публика уже так растерялась, что не сумела отличить под-
линника от подделки.

Классовый идеализм, на западе подогреваемый противо-
действием в собственном лагере, несколько застилает глаза 
его представителям и в практической политике. Марксизм 
хочет быть синонимом социально-политического реализ-
ма и, до известной степени, является им. Однако с тех пор, 
как он покрылся щетиной ортодоксии, ревниво оберегаю-
щей неприкосновенность теоретических положений, он 

8	 Ср. мою статью «О реалистическом мировоззрении» в «Вопр. фил. 
и психол.», 1904, III.



[Содержание]

244 Сергей Булгаков

становится тем самым и менее реалистичен, между жизнью 
и им пробегает черпая кошка, ложится темная тень. Мы ни-
сколько не сочувствуем бернштейнианству как настрое-
нию, но нельзя отрицать, что в силу своей свободы от ор-
тодоксии, в области социальной политики оно оказывается 
жизненнее, прогрессивнее, чутче, нежели эта ортодоксия. 
Перемена в практическом мировоззрении, которая частью 
произошла, частью происходит в германской социал-демо-
кратии, связана с тем, довольно неопределенным течением, 
которое теперь носит общее название «ревизионизма». 
Кто в самом деле отстаивал и в конце концов добился при-
знания, вопреки застарелым, еще при Лассале сложившим-
ся предрассудкам, великого значения кооперативного дви-
жения для рабочего движения? Кто заставил внимательнее 
отнестись к профессиональным рабочим союзам, без кото-
рых лишено почвы серьезное рабочее движение? Кто заста-
вил переменить отношение к законодательству о страхова-
нии рабочих, к которому первоначально ортодоксия отно-
силась с подозрительным отрицанием? Кто вообще расши-
ряет и углубляет рабочее движение помимо подачи голо-
са и участия в местном кружке и парламентской агитации? 
Весь этот поворот к реализму в политике, ясно обозначив-
шийся в Германии за последнее время, своим происхожде-
нием обязан, несомненно, не ортодоксии. К неблагоприят-
ным влияниям последней следует отнести еще предрассуд-
ки, связанные с верой в возможность научных социальных 
предсказаний. Раз такое предсказание, фактически являю-
щееся, конечно, не чем иным, как обобщением данных од-
ного момента, уже сделано, оно связывает, заставляет ид-
ти против жизни, игнорировать ее потребности; классиче-
ским примером этого является позиция ортодоксия в аг-
рарном вопросе (но об этом ниже).

«Идеализм» в социальной политике стремится к воз-
можно последовательному реализму так же, как и мар-
ксизм, но он находится в данном случае в более благопри-
ятном положении, чем марксизм, ибо он подходит к поло-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 245

жительной социальной науке, имея уши, чтобы слышать, 
и очи, чтобы видеть, без предвзятых мнений, хотя и с опре-
деленным идеалом. «Идеализму» не нужно поэтому вести 
борьбу или с собой, или с жизнью, на которую неизбеж-
но обрекается марксизм в том случае, если между его дог-
матами и жизнью обнаруживается несоответствие. В этом 
смысле, как я уже заметил в другом месте, «идеализм» 
можно было бы назвать идеал-реализмом, и он образует наи-
более благоприятную предпосылку для социально-полити-
ческого реализма.

Камнем преткновения для общественной науки и пунк-
том наибольшего разногласия между различными направ-
лениями является аграрный вопрос вообще и крестьянский 
в частности. Припомним, что отношение к крестьянскому 
и аграрному вопросу в наибольшей степени разделяло рус-
ский марксизм и народничество. И в настоящее время, если 
между фракциями прогрессивной интеллигенции и может 
существовать какое‑либо серьезное, действительное разно-
гласие, основанное не на заглавных буквах и фракционной 
раздражительности, но и на существе дела, то это в пони-
мании крестьянского вопроса, этого величайшего и важ-
нейшего вопроса русской экономической жизни. Что кре-
стьянский вопрос есть действительно важнейший вопрос 
русской экономики, об этом не может быть никакого спо-
ра, как бы различно он ни понимался и как бы ни была раз-
лична практическая программа, к нему относящаяся. Пер-
востепенное значение этого вопроса для русской жизни 
вытекает из объективного факта чисто количественного 
преобладания в России крестьянства и земледельческого 
населения. Какой бы быстрый темп развития промышлен-
ности и городов мы ни предположили, все‑таки в настоя-
щем и в обозримом историческом будущем Россия оста-
ется и останется мужицкой страной, и пуп русской земли, 
по известному выражению Щедрина, лежит в деревне. Де-
ревня есть истинный фундамент и промышленного разви-
тия России, подлинный и настоящий рынок для продуктов 



[Содержание]

246 Сергей Булгаков

русской промышленности, она есть действительная осно-
ва государственного, финансового, вообще исторического 
могущества русского рода. Pauvres paysans — pauvre royau�-
me. И, к великому несчастью России, эта основа, эта почва 
в настоящее время совершенно истощена, как та самая 
почва, которую истощил своей первобытной сохой в непо-
сильной борьбе с суровыми физическими и пророческими 
стихиями наш сермяжный великомученик. Истощены и по-
дорваны основы русской земли, не те основы, о потрясе-
нии которых все время вопияли литературные сыщики и бу-
дочники, а подлинные исторические основы нашей народ-
ной стихии, нашей национальной жизни. Как показывают 
и научные и художественные наблюдения, как отметило 
гениальное перо Толстого и вдумчивая наблюдательность 
Чехова, отощал наш народ, и не только отощал и разорил-
ся, но и пал духом, потерял веру в лучшее будущее, отча-
ялся! Отчаяние великого исторического народа в своих 
корнях и подземных глубинах есть великий исторический 
факт, свидетельствующий о том, что мы переживаем теперь 
не только политический и финансовый, но и национальный 
кризис. Мы переживаем теперь общий национально-исто-
рический кризис, какой переживала Русь в смутное время 
во время татарского нашествия, при Петре, в 1861 году, 
и будущему историку перечисленная нами эпоха предста-
вится именно эпохой такой исторической важности, тако-
го исторически творческого, но и критического значения. 
И насколько незыблема наша вера в историческое будущее 
и историческую миссию русского народа, насколько это 
мистически достоверно для нас и религиозно-непреложно, 
так что мы не допускаем и малейшего сомнения в оконча-
тельно благоприятном исходе этого исторического кризи-
са, настолько же мы не сомневаемся, что это действитель-
но кризис, т. е. момент перелома, борьбы между жизнью 
и смертью, здоровьем и вырождением. И симптому эко-
номического разорения и духовного отчаяния, упадку ду-
ха нашего народа мы придаем значение центрального при-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 247

знака нашего времени, около которого должно сосредото-
читься наше историческое внимание. Вот почему кресть-
янский вопрос, сам по себе вопрос чисто экономический, 
касаясь самой сердцевины русского народа и его всемир-
но-исторического будущего, есть величайший культурный 
вопрос, величайшая культурная задача для нашего и, конеч-
но, для ряда следующих поколений. Не понимать централь-
ного значения этой экономической задачи значит совер-
шенно не отдавать себе отчета в том, что происходит, зна-
чит относиться с преступным и непростительным равноду-
шием не только к страданиям большей части русского на-
рода, но и к его историческому здоровью и историческому 
будущему, значит не иметь патриотизма, не того квасного, 
гнусного, полицейского лжепатриотизма, которым осквер-
нили эти понятия Московские Ведомости, Гражданин и т. д., 
но того чистого источника любви к отечеству, из которо-
го вытекло и вытекает столько подвигов самоотвержения 
и вне которого невозможна полная разумная и сознатель-
ная жизнь и деятельность.

В самом существе аграрного и крестьянского вопро-
са есть, однако, трудности, которые и делают его до такой 
степени спорным и объясняют существующие разногла-
сия. Именно в чисто экономическом понимании этих вопро-
сов есть такие стороны, которые до сих пор никак не могут 
быть поставлены вне спора в политической экономии, и эта 
спорность объективно научного понимания аграрного во-
проса отражается, так сказать, в квадрате в аграрных про-
граммах. Своеобразие аграрного вопроса как чисто эко-
номической проблемы и устанавливает самостоятельную 
его постановку, в отличие и в отдельности от общего рабо-
чего вопроса, частностью которого он, в сущности, являет-
ся. Если бы не было этого своеобразия, тогда крестьянский 
вопрос входил бы в рабочий вопрос, в понимании которого 
достигнуто уже известное единогласие как теоретического, 
так и практического характера. Однако в действительно-
сти этого единообразия нет, или, во всяком случае, оно дол-



[Содержание]

248 Сергей Булгаков

жно быть доказано, составляет самостоятельный научный 
вопрос. Поэтому‑то на пороге всякой аграрной программы 
должно быть предложено несколько вопросов теоретиче-
ского характера, установлено общее понимание экономи-
ческого характера земледелия и условий и особенностей 
его социально-экономического развития.

Очевидно, этот вопрос стоит вне «идеализма», и «идеа-
листу» остается только временно подменить себя эконо-
мистом и выслушать голос последнего. Мы уже указыва-
ли, что во всех подобных случаях «идеализм» апеллиру-
ет к указаниям положительной науки, и, свободный от ка-
ких‑либо предвзятых мнений в конкретных вопросах науки, 
выслушивает науку до конца и подчиняется ее выводам, ка-
ковы бы они ни были.

Существуют две основных противоположных точки зре-
ния на аграрный вопрос и, в частности, на роль и судь-
бы крестьянского хозяйства. По одному из этих мнений, 
крестьянское хозяйство экономически нежизнеспособ-
но и обречено на вымирание в непосильной конкуренции 
с крупным хозяйством, имеющим все технические и эко-
номические преимущества. Тип развития земледельческо-
го производства, с этой точки зрения, ничем не отличает-
ся от развития индустриального: здесь предстоит и отча-
сти уже совершается пролетаризация мелких производи-
телей и превращение их в местных батраков и образование 
крупных хозяйств на развалинах мелких хозяйств, следова-
тельно, имеет приложение тот же «закон» концентрации 
производства, что и в промышленности. При таком пони-
мании характера эволюции земледелия, естественно, что 
о какой‑либо специальной аграрной программе не может 
и не должно быть и речи: аграрный вопрос целиком вме-
щается в общий вопрос о судьбах наемного пролетариата, 
и земледельческий пролетариат представляет только осо-
бый отряд общей армии представителей наемного труда. 
Если бы это мнение имело за себя достаточно веские ос-
нования и соответствовало бы действительности, то аграр-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 249

ный вопрос получал бы самое простое разрешение. Однако 
есть и противоположная точка зрения, согласно которой 
между экономическим развитием промышленности и зем-
леделия существует весьма серьезное и существенное раз-
личие. По этому воззрению, крестьянское хозяйство эконо-
мически жизнеспособно и даже более — только оно одно 
и есть в настоящем смысле слова жизнеспособная форма 
земледельческого производства, и экономическая полити-
ка, не считающаяся с этим основным положением эконо-
мики земледелия, будет в корне ошибочна. Отсюда следу-
ет, что той программы, которая выставляется относительно 
рабочего вопроса в промышленности, совершенно недо-
статочно в земледелии, необходима самостоятельная аграр-
ная программа, которая, при единстве исходных точек зре-
ния и конечных идеалов, учитывала бы эти экономические 
особенности земледелия, являлась бы программой не толь-
ко строго принципиальной, но и строго реалистической, 
свободной от мертвящего доктринерства, своего рода бю-
рократизма мысли. Итак, вот альтернатива, которая ставит-
ся в аграрном вопросе современной политической эконо-
мией: пролетаризирующееся крестьянство и рост аграрно-
го капитализма или трудовое крестьянское хозяйство, как 
основной тип аграрного развития? Батрак или мужик? Та-
кова аграрная дилемма.

Мы всецело стоим на второй точке зрения и считаем 
жизнеспособность трудового крестьянского хозяйства 
фактом, стоящим вне всякого сомнения и определяющим 
аграрную программу со стороны экономической целесооб-
разности. Это убеждение давно уже составилось у пишуще-
го эти строки на основании добросовестного и вниматель-
ного изучения аграрного вопроса (результатом которого 
явилась книга «Капитализм и земледелие». Два тома. 1900. 
Спб.), и дальнейшее развитие литературы, экономической 
жизни, наконец, дальнейшие собственные размышления 
по этому вопросу только утвердили нас в этом основном 
научном убеждении. И нам кажется, что эта точка зрения 



[Содержание]

250 Сергей Булгаков

представляется особенно жизненной в России с ее огром-
ным крестьянским земледелием, это чувствуется даже наи-
более догматическими доктринерами марксизма, которые 
за последнее время против воли и в противоречии с собой 
принуждены уделять мужику «отрезки» своего внимания, 
поднимая вопрос о возвращении земельных отрезков.

Конечно, мы не считаем возможным подчинить всю не-
имоверную ложность аграрного развития одной какой‑ли-
бо формуле, — надеемся, что никто из компетентных в аг-
рарном вопросе экономистов нас в этом не заподозрит, — 
мы указываем только, что, в силу особенностей экономиче-
ского развития земледелия, руководящим типом хозяйства, 
с которым должен считаться аграрный политик, представ-
ляется трудовое крестьянское хозяйство.

Относительно трудового крестьянского хозяйства, прежде 
чем оно может быть введено в качестве руководящего нача-
ла в аграрную программу, должны быть разрушены некото-
рые предубеждения, и это наиболее удобно сделать с точки 
зрения «идеализма». Мы хотим этим сказать, конечно, не то, 
чтобы «идеализму» как таковому могли быть свойственны 
какие‑нибудь определенные точки зрения по аграрному во-
просу — с «идеализмом» одинаково совместимо как то, так 
и другое экономическое решение аграрного вопроса, — вы-
сказываясь же определенным образом, я высказывался как 
экономист, а не как «идеалист». Но при этической оцен-
ке трудового крестьянского хозяйства, которое необходи-
мо совершается, прежде нежели содействие ему может быть 
поставлено в программу, превращено в социально-этиче-
ское долженствование, «идеализм» необходимо имеет свой 
голос, и те соображения, которые могут быть приведены 
в принципиальную защиту трудового крестьянского индиви-
дуализма, во всяком случае заслуживают внимания, ибо осво-
бождают от некоторых этических или этико-экономических 
предрассудков против этой формы хозяйства.

Высшей ценностью, критерием добра и зла в социаль-
ной политике является, с точки зрения «идеализма», сво-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 251

бода личности. В области экономической эта свобода нару-
шается антагонистическими формами хозяйства, господ-
ством вещей, фетишизмом капиталистического производ-
ства, при котором собственность на средства производства 
является орудием капиталистической эксплуатации, пора-
бощения, гнета. В этом смысле «идеализм» никоим обра-
зом не может примириться с капитализмом, он в неприми-
римой вражде с ним, ибо в капиталистическом хозяйстве, 
мире вещных отношений, нарушается основной и священ-
ный его принцип: человек человеку — самоцель, ибо здесь 
человек человеку оказывается средством, средством произ-
водства прибавочной ценности. Капиталистической форме 
производства, основанной на отделении средств производ-
ства от непосредственного производства и превращении 
их в орудие эксплуатации, этический суд «идеализма» вы-
носит безусловно обвинительный вердикт.

Иное дело относительно трудового крестьянского хозяй-
ства. Против него можно сделать много весьма основатель-
ных возражений с точки зрения политической экономии, 
указывая на его техническую нерациональность, отста-
лость и пр., причем, в свою очередь, на это возражение мо-
гут быть сделаны не менее основательные контрвозраже-
ния, — но со стороны этической оценки оно совершенно 
неуязвимо, находясь в новой гармонии с основным идеалом 
идеалистического индивидуализма, идеалом свободы лич-
ности и уничтожения эксплуатации и экономического по-
рабощения. В трудовом крестьянском хозяйстве, основан-
ном на труде крестьянской семьи, по крайней мере в идеа-
ле, никто никого не эксплуатирует и никто никого не угне-
тает. Оно находится в полном соответствии социальному 
идеалу. В нем осуществляется основное естественное право 
человека, из которого проистекают все производные эко-
номические права, право на труд, которому соответству-
ет и обязанность общественного полезного труда относи-
тельно трудоспособных лиц. Если право на труд в земледе-
лии — по чисто экономическим причинам — осуществимо 



[Содержание]

252 Сергей Булгаков

наиболее удобно именно в крестьянском трудовом хозяй-
стве, тогда это последнее по своему этическому значению 
и содержанию совершенно равнозначно хозяйству социа-
листическому, которое ценится ведь тоже не само по себе, 
не как таковое, а лишь как средство осуществления соци-
ального идеала, свободы личности и уничтожения классо-
вой эксплуатации. Человеку свойственно средство прини-
мать за самодовлеющую цель, и нечто подобное происхо-
дит и здесь при оценке крестьянского хозяйства: оно от-
вергается и осуждается весьма часто потому, что не соот-
ветствует идеалам хозяйственного коллективизма, который 
сам является только средством, а не целью. Мы, разумеет-
ся, не находим решительно никаких принципиальных воз-
ражений против самых крайних форм аграрного социализ-
ма, национализации земли и т. д., раз их целесообразность, 
так сказать, экономически показуется, но раз экономиче-
ски целесообразной для настоящего времени представляет-
ся индивидуалистическая форма трудового крестьянского 
хозяйства (конечно, выполняемого непрерывно развиваю-
щимися кооперациями разного типа), мы принципиально 
принимаем и таковую.

Та же особенность мышления, благодаря которой сред-
ство незаметно становится высшей целью и высшей цен-
ностью, отражается и на главном предубеждении против 
крестьянского хозяйства, состоящем именно в том, что оно 
основано на признании частной собственности. Позво-
лим себе повторить то, что мы уже однажды писали по это-
му поводу9. «На том основании, что крестьянство основа-
но на принципе частной собственности, исключительного 
обладания земельными участками, крестьяне зачисляются 
в категорию мелких буржуа, хозяйственных мужичков, ко-
торым приписываются затем все черты, присущие предста-
вителям частной собственности как орудия эксплуатации. 

9	 См. «Экономическую Газету», №15 (1904 год), наша статья «Мужик или 
батрак?».



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 253

Благодаря этому между крестьянами и другими представи-
телями трудящегося населения, наемным пролетариатом, 
вырывается незасыпаемая пропасть: их считают сделанны-
ми из разного теста, чуждыми друг другу не только профес-
сией — профессией различаются между собой и представи-
тели пролетариата, — но и социальной душой. Отсюда ма-
лопонятное само по себе крестьянофобство у представите-
лей партии промышленного пролетариата, каковою до сиг 
пор остается социал-демократия Германии, отсюда корен-
ное различие в отношениях к тому же самому мужику, по-
скольку он работает в качестве батрака или же трудится 
на своем поле в качестве самостоятельного хозяина. Отсю-
да — что еще более любопытно — и в крестьянофильских 
кругах стремление во что бы то ни стало сохранить кре-
стьянина, но отвергнуть частную собственность на землю, 
на которой его хозяйство основывается. В этом состоит, 
между прочим, мотив утопической идеализации общинного 
землевладения, которое ценится как социальный институт 
именно за то, что при нем сохраняется мужик, но, так ска-
зать, денатурализованный, лишенный частной собственно-
сти на землю. Конечно, я сознательно оставляю здесь в сто-
роне чисто экономическую сторону этого вопроса и чисто 
экономические аргументы, которые могут быть приведены 
pro и contra общинного землевладения. Но тот этический 
мотив, который a priori заставляет наших крестьянофиль�-
ских социалистов (народников) всеми силами держаться 
общинного владения, состоит несомненно в том, что об-
щинным землевладением отрицается частная собствен-
ность на землю. Параллельно с общинным землевладением 
выдвигались различные другие проекты устранения соб-
ственности на землю, как‑то: обращение земель в собствен-
ность государства и сдача их затем в крестьянскую аренду; 
отсюда же объясняется и и государственно-крепостниче-
ская тенденция, пробивавшаяся у некоторых представите-
лей старого народничества и выразившаяся в их принципи-
альном сочувствии таким законодательным актам, как зако-



[Содержание]

254 Сергей Булгаков

ны об общинном землевладении 1893 года, причем тенден-
ция эта стояла, конечно, в резком противоречии их общим 
освободительным и народолюбивым стремлениям.

Боязнь частной собственности как таковой, независимо 
от тех исторических форм, которые она принимает, и того 
социального назначения, которому она служит, является 
одной из важнейших причин, затемняющих правильную по-
становку крестьянского вопроса и вызывающих крайности 
крестьянофобствующего марксизма или утопического на-
родничества. Предубеждение это, критически не разобран-
ное, окристаллизовалось в предрассудок, прочность кото-
рого определяется именно его слепотой. Я приму на се-
бя смелость пойти здесь против этого предрассудка или, 
по крайней мере, отнестись к нему критически, поставив 
вопрос, на чем основывается это предубеждение против 
частной собственности как таковой и, в частности, против 
крестьянской собственности на землю.

Из предыдущего уже ясно, что мы вполне разделяем 
принципиально отрицательное отношение к капиталисти-
ческой частной собственности, к собственности на ору-
дия и материалы производства, которая неизбежно явля-
ется средством капиталистической эксплуатации. На этом 
основании капиталистическая собственность, как это было 
указано и Марксом, является отрицанием действительной 
собственности, ее фикцией, которой прикрывается имен-
но отрицание трудовой собственности. Капиталистиче-
ская собственность, или, как мы знаем, лже-собственность, 
мнимая собственность, бросила тень, скомпрометировала 
в глазах ее врагов всякую частную собственность вообще, 
а в том числе и такую собственность, которая принципи-
ально отлична от собственности капиталистической. По-
этому‑то отрицать принципиально всякую частную соб-
ственность стало в наше время одним из самых незыблемых 
правил экономической этики. La propriété c’est le vol, эта 
формула Прудона вошла в катехизис и марксистов, и народ-
ников, совершенно чуждых общему мировоззрению Пру-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 255

дона. Но в частной собственности на землю или какой‑ли-
бо другой форме индивидуального обладания землей не за-
ключается само по себе начала, противоречащего принци-
пам трудовой демократии и трудовой собственности. Зе-
мельный надел, обрабатываемый собственным трудом, есть 
не собственность в буржуазном смысле слова, а возмож-
ность приложения земледельческого труда, условие осу-
ществления права на труд. И если считать право на труд 
и всеобщую обязанность труда для трудоспособного насе-
ления основным требованием совершенного экономиче-
ского строя, то крестьянское землевладение этим требова-
ниям нисколько не противоречит. Центр тяжести перено-
сится здесь вовсе не на право собственности, jus utendi et 
abutendi re sua, а на экономическое содержание этого пра�-
ва, которое в данном случае сводится к возможности при-
ложения труда. Никому не кажется странным, что каждая 
профессия для доступа к ней предполагает ряд специаль-
ных условий, заключающихся или в особенной подготов-
ке, или каких‑либо естественных данных, причем то и дру-
гое нередко представляет собственность ничуть не менее 
реальную, хотя и не столь чувственно-осязательную, как 
обладание земельным участком. Мало того: занятие вся-
кой профессией, при всяком общественном строе, осно-
ванном на разделении труда, есть монополия и не может 
не быть ею: занимая вакантное место в известной отрасли 
труда — на фабрике или на кафедре, все равно, данный ее 
представитель вытесняет из этой отрасли всех остальных 
из возможных претендентов на его кандидатуру. Самая воз-
можность такой специализации основана на предположе-
нии известного равновесия между отраслями труда; следо-
вательно, занимая одну профессию и выталкивая отсюда 
возможных претендентов, ее представители обрекают сво-
их собратьев на все остальные виды труда, кроме этой про-
фессии, какова бы она ни была. Таким образом, при разде-
лении труда всякая специальность, именно в силу того, что 
она специальность, одна из многих, становится монополи-



[Содержание]

256 Сергей Булгаков

ей, имеет в себе нечто цеховое, и в этом отношении земле-
делие, требующее для своих представителей монопольного 
обладания земельными участками, есть монополия ничуть 
не в большей мере, нежели всякая другая.

Таким образом, мыслимы две формы, или два типа, со-
циально-экономической демократии: централистическая 
промышленная демократия, где промышленная жизнь ре-
гулируется совокупной республикой труда сверху вниз, 
из центрального представительства к периферии, и зем-
ледельческая демократия — с принципом федеративного 
устройства, вечевого начала, если можно употребить в при-
менении к сложным экономическим отношениям нового 
времени старый русский термин. Разные формы, но одна 
и та же сущность.

Невзирая на эту тождественную сущность, относитель-
но крестьянской федерации сложились совершенно не-
правильные представления и самые странные обвинения. 
Первое и главное из них соображение экономического ха-
рактера, что из крестьянской собственности развивается 
кулачество, своеобразный аграрно-ростовщический капи-
тализм. Однако в чем можно видеть главные причины это-
го явления: в форме ли крестьянского хозяйства как тако-
вой или же в общих условиях экономической жизни, всего 
общественного организма? Без сомнения, в последней. Ес-
ли в обществе не гарантировано и не может быть гаранти-
ровано право на труд большинству членов, то всякие фор-
мы при этом условии могут обратиться в орудия монопо-
лии, антиобщественной исключительности, разъединения 
и вражды. Примеры: средневековые цехи, поземельная об-
щина, аристократические тред-юнионы, целые государства, 
замыкающиеся от вторжения чужестранного труда.

На этом основании аргумент о кулачестве, развивающем-
ся обыкновенно при наличности определенных народно-
хозяйственных условий общего характера (перенаселение, 
слабое развитие промышленности и т. д.) можно — говоря 
юридически — отвести в качестве специального аргумента 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 257

против крестьянской собственности. Он справедлив лишь 
постольку, поскольку вообще справедливо то положение, 
что в больном организме не может правильно функциони-
ровать и здоровый орган, положение совершенно бесспор-
ное, но для данной цели бесплодное.

Вслед за этим единственно серьезным возражением кре-
стьянофобствующих авторов идет уже мифология более 
или менее яростная, в зависимости от темперамента. Речь 
идет о варварстве деревенской жизни, которое считается 
фатальным и неустранимым ее состоянием, о фанатизме 
собственников и т. д. Что деревня отстает от города в смыс-
ле культурном, имея, впрочем, свои незаменимые преиму-
щества, это бесспорно, но так же бесспорно, что очеред-
ной задачей истории является смягчить и уничтожить эту 
разницу. Конечно, единственным средством может слу-
жить здесь только просвещение. Если этому просвещению 
ставятся рогатки и деревня отделяется от города китай-
ской стеной недоверия, трудно говорить о широком куль-
турном влиянии, но в этом случае, очевидно, плохо обсто-
ит дело и с городом. В тех же странах, где эти рогатки дав-
но уже убраны историей, культурное воздействие города 
на деревню есть вопрос временного желания представи-
телей городского населения. Что же касается фразеологии 
об «Eigenthumsphanatismus», то этот вымысел не стоит 
и опровергать. Естественно крестьянину любить свою кор-
милицу и холить ее, как естественно скрипачу любить свою 
скрипку, а моряку свое судно; кроме похвального в этих 
чувствах нет ничего. И я не знаю, о чем еще здесь идет речь. 
Эгоизм и исключительность могут существовать и при кол-
лективной собственности, и при индивидуальной. Нужно 
быть «экономическим материалистом» в совсем особен-
ном, карикатурном смысле слова, чтобы серьезно полагать, 
что все частные собственники-крестьяне — необходимо 
эгоисты и фанатики собственности, а коллективисты — об-
разцы альтруизма: ведь, с точки зрения экономической од-
ним из важных аргументов в пользу коллективизма явля-



[Содержание]

258 Сергей Булгаков

ется его выгодность, соответствие его разумному эгоизму, 
следовательно, об устранении последнего и здесь не идет 
речи.

Остается последний аргумент. В силу своей общей тем-
ноты и некультурности, крестьянство часто является в ис-
тории оплотом политической реакции, и свет политическо-
го прогресса шел и идет из более культурных городов. Это 
верно, и для нашего исторического момента имеет огром-
ное практическое значение. Но ведь очевидно, что здесь мы 
имеем результат общей деревенской темноты, а не тех или 
других форм землевладения и земледелия. Следовательно, 
это и не может быть поставлено на минус именно крестьян-
скому хозяйству.

На основании изложенных соображений содействие тру-
довому крестьянскому хозяйству мы принципиально вклю-
чаем в свою программу. Как мы уже сказали, этим нико-
им образом не отрицаются идеалы аграрного социализма 
как перспектива отдаленного будущего. Но во всяком слу-
чае путь к этому будущему лежит не через развитие зем-
леделия, основанного на экспроприации непосредствен-
ных производителей, а через кооперативное объединение 
мелких трудовых крестьянских хозяйств, экономическое 
укрепление которых и составляет поэтому ближайшую за-
дачу демократической аграрной политики в зап. Европе 
и России. Из принципиального признания первенствую-
щей роли трудовых крестьянских хозяйств в аграрной по-
литике следует весьма важный социально-политический 
постулат. Исходя из признания права на труд, естествен-
ным правом каждого работоспособного гражданина, а на-
ряду с этим признания и обязанности труда, мы приходили 
к принципиальному отрицанию хозяйств нетрудового ти-
па, основанных на эксплуатации наемного труда. В приме-
нении к индустрии это требование воплощается в идеалах 
централистического коллективизма, при посредстве кото-
рого устраняется капиталистическая организация пред-
приятия. В области же земледельческой, где утверждается 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 259

иной тип экономического развития, этот же принцип не-
обходимо приводит к требованию передачи всей земель-
ной площади в руки трудящегося населения, т. е. в кресть-
янские руки. Политика выкупа помещичьих земель с це-
лью перевода их в руки крестьян, раздробление крупных 
земельных участков в крестьянские хозяйства, там, где это 
явно не противоречит хозяйственной целесообразности, 
словом, полное поглощение нетрудового, помещичьего, хо-
зяйства трудовым крестьянским необходимо диктуется на-
шими основными убеждениями и составляет естественное 
приложение начал социального демократизма в сфере аг-
рарной политики, совершенно аналогичное тому приложе-
нию, которое тот же социальный демократизм имеет в сфе-
ре промышленности. В этом пункте мы становимся, следо-
вательно, в принципиальное противоречие с ортодоксаль-
ным марксизмом (впрочем, если таковой вообще где‑либо 
еще существует, в особенности в области аграрного вопро-
са). С точки зрения ортодоксального марксизма рост ка-
питалистического земледелия, утверждение нетрудового 
хозяйства за счет трудового, представляется хотя и скорб-
ным, но единственно прогрессивным путем, есть все‑таки 
путь социального прогресса, и наоборот, усиление кресть-
янского хозяйства за счет капиталистического есть путь 
экономического застоя и даже регресса. Мы же, напротив, 
убеждены, что этот единственно прогрессивный в глазах 
ортодоксальных марксистов путь аграрного развития ве-
дет к экономическому и социальному регрессу и вырожде-
нию (предостерегающий пример которого мы сколько уже 
раз в истории видели в развитии латифундий), и, напротив, 
укрепление трудового крестьянского хозяйства и расши-
рение его за счет крупного вплоть до окончательного раз-
ложения последнего есть единственный путь социального 
и экономического прогресса в деревне, единственный путь 
социального спасения. Наш конечный идеал остается один 
и тот же, в существе дела, что и у марксистов, именно — 
торжество трудового начала и уничтожение нетрудовых, 



[Содержание]

260 Сергей Булгаков

антагонистических, основанных на эксплуатации хозяйств, 
торжество естественного права на труд и естественной 
обязанности трудиться. Однако при единстве этого идеала 
наши пути, пока марксисты держатся своего крестьянофоб-
ства, остаются здесь диаметрально противоположны. Од-
нако последнее время в недрах самого марксизма по этому 
вопросу происходит весьма знаменательная эволюция, обо-
значается перелом и искание новых путей. В русской жизни 
это знаменуется появлением целой новой фракции, отка-
завшейся от марксизма именно на почве аграрного вопро-
са. Хотя она, по нашему мнению, и не достигла еще полной 
ясности в своих программных требованиях, однако суще-
ственно, что она во всяком случае принципиально стано-
вится на почву крестьянской программы, отрицает орто-
доксальное крестьянофобство. За последнее время пошат-
нулась и ортодоксия и, ничего не меняя в своей, принципи-
альной позиции, ищет практического компромисса и пыта-
ется отделаться от неудобного вопроса «отрезками». Это 
обнаруживает, что трещина в миросозерцании и опираю-
щейся на него программе начинает чувствоваться все ося-
зательнее. Гораздо решительнее и откровеннее происхо-
дит ломка мировоззрения в германской социал-демокра-
тии, которая пока бессильно остановилась пред аграрным 
вопросом и, увлеченная внутренними распрями, как будто 
временно о нем забыла. Однако появление таких трудов, 
как Давида, Герца, явственно показывает, в какую сторону 
направляется социал-демократическая мысль.

Общую оценку жизнеспособности крестьянского хозяй-
ства мы вполне применяем и к России, и, невзирая на тепе-
решнее отчаянное положение крестьянского земледелия, 
мы верим, что ему предстоит лучшее будущее, что оно ждет 
и дождется своего возрождения, и русская демократия бу-
дет прежде всего демократия крестьянская, братски объ-
единенная с демократией городского пролетариата един-
ством этического трудового начала. Нельзя, конечно, отри-
цать, что во многих местах крестьянское хозяйство уже по-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 261

дорвано и уступило свое место кулаческой экспроприации, 
сохранив только прежнюю внешность. Но мы совершенно 
отрицаем общеприложимость того закона дифференциа-
ции, экспроприации и неизбежного развития капитализ-
ма в земледелии, в который веруют марксисты. Тепереш-
ний упадок крестьянства мы не считаем таким симптомом 
ненормального хозяйственного развития, которого мож-
но ожидать и при лучших правовых условиях, а видим в нем 
скорее следствие патологического вырождения, которое 
постигло нашу жизнь на почве бесправия и бюрократиче-
ски-полицейской опеки. Основным положением экономи-
ки земледелия является то, что центральное значение про-
гресса крестьянского хозяйства имеет духовная личность 
самого крестьянина. В земледелии, особенно в крестьян-
ском земледелии, нет того до известной степени автомати-
ческого прогресса, который мы наблюдаем в промышлен-
ности.

Духовная личность крестьянина и степень его сознатель-
ности есть та лаборатория, где создается агрономический 
прогресс. Помимо его сознания в его хозяйство не может 
войти ни одно улучшение, — это так ясно, что не следует 
на этом долго останавливаться. И очевидно, что для уровня 
этой сознательности, для духовного облика этого кресть-
янина первенствующее значение имеют общие правовые 
условия, — «страны культивируются не по степени их пло-
дородия, а по степени их свободы» (Монтескье). Смеш-
но ведь говорить о серьезном сельскохозяйственном про-
грессе у мужика, который держится в темноте, управляет-
ся архаическими учреждениями, который может быть вы-
сечен, который хотя тоже не раб, но все еще крепостной, 
если и не собственника, то бюрократического государства. 
Вспомните, в каком состоянии находилось французское 
крестьянское хозяйство и французское земледелие, по опи-
санию историков, в конце XVIII века, и как затем словно 
куда сквозь землю проваливается вся эта нищета и отста-
лость. И до последней степени удивительно, что, основы-



[Содержание]

262 Сергей Булгаков

ваясь на факте упадка хозяйства такого крестьянина, реша-
лись делать заключение о нежизнеспособности крестьян-
ского хозяйства вообще. Ведь это совершенно то же самое, 
как если поместить живой организм под колокол, выкачать 
воздух и затем утверждать, что этот организм не имеет жиз-
ни потому, что он не обнаруживает ее в безвоздушном про-
странстве под колоколом. Нет, только когда будет впущен 
свежий воздух, когда разорвется, наконец, окончательно ве-
ликая цепь и Русь увидит невиданную и даже неслыханную 
еще у нас диковинку: не мужика-плательщика, конягу, а му-
жика-гражданина, тогда посмотрим, насколько жизнеспо-
собно окажется крестьянское хозяйство.

В духовном отношении русское крестьянство находится 
сейчас как бы в одиночном заключении, в своего рода изо-
ляторе. Кругом развивается культура, интеллигенция рвет-
ся в деревню, чтобы отдать ей накопившийся запас сво-
ей не находящей выхода энергии, деревня гниет от темно-
ты и отсутствия интеллигентных сил, но хотя и незримая, 
но толстая стена отделяет город от деревни.

Мы имели уже одну важную правовую реформу, кото-
рая явилась вместе с тем и хозяйственной, — уничтожение 
крепости помещику, но мы думаем, что уничтожение кре-
пости государству — гражданская свобода по своим и чи-
сто хозяйственным последствиям имеет еще более глубокое 
и коренное значение. И если действительно признать, что 
мы стоим теперь накануне серьезной правовой реформы, 
то это значит вместе с тем и признать, что мы находимся 
и накануне экономического переворота, которым обещает 
быть по своему хозяйственному значению необыкновенно, 
неимоверно плодотворным, ибо мы стоим накануне окон-
чательного освобождения крестьян.

Окончание эмансипации личности крестьян, начатой 
19 февраля 1861 года, должно привести к совершенно-
му уничтожению начала сословности, которое до сих пор 
угнетает русскую жизнь. Должен, наконец, умереть в рус-
ском законодательстве «крестьянин», заменившись сво-



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 263

бодным земледельцем. Принадлежность к крестьянскому 
сословию есть в настоящее время privilegium odiosum, си�-
ноним бесправия, которое, однако, сопровождается мно-
гочисленными и тяжелыми обязанностями пред государ-
ством. Должно быть уничтожено, наконец, деление на по-
датные и неподатные сословия, и мужик по своим правам 
должен быть совершенно приравнен соседнему помещику.

Эмансипация личности крестьянина не может ограни-
читься одной только областью, государственного и финан-
сового права, она необходимо должна перейти и в сферу 
права гражданского, в область частно-правовых отноше-
ний, и общегражданский кодекс должен быть реформиро-
ван таким образом, чтобы из него были окончательно вы-
травлены специальные нормы, регулирующие крестьян-
ские отношения. Это сложная и трудная, но, однако, совер-
шенно необходимая законодательная работа.

Сказанным определяется наше принципиальное отно-
шение и к одной специальной проблеме крестьянского зе-
мельного права, привлекавшей к себе особенное и исклю-
чительное внимание, именно к общинному землевладению 
крестьян. Что эта область законодательства принадлежит 
к специальным, сословным законам, об этом не может быть 
спора. Чем бы ни руководились деятели 1861 года, удер-
живая в законе общинное землевладение, несомненно, что 
и тогда это явилось противоречием началам либерализма, 
причем многие пошли на это противоречие ради особых 
экономических преимуществ, как им казалось, с ним свя-
занных. Реакционные законы 1893 года, относительно пе-
ределов и права досрочного выкупа, еще более утвердили 
исключительный и сословный характер этой формы земле-
владения.

В настоящее время земельная община есть, несомненно, 
форма несвободного крестьянского землевладения, по удач-
ному выражению одного из выдающихся русских юри-
стов — проф. Нечаева — она представляет собой крепост-
ную общую собственность. Мы знаем, что многие из пред-



[Содержание]

264 Сергей Булгаков

ставителей народничества держатся именно за этот кре-
постной характер общинной собственности во имя той 
гарантии от опасности обезземеления, пролетаризации 
крестьянства, которую будто бы она представляет.

Оставляя в стороне сомнительную экономическую цен-
ность этого аргумента, отметим несомненный грех про-
тив требований свободы, против начал либерализма, кото-
рый незаметно для себя совершают здесь сторонники это-
го мнения в своем однобоком экономизме. Они вступают 
на скользкий путь Великого Инквизитора, — наследствен-
ного спасения душ путем связывания или порабощения 
их воли. Нельзя менять прав первородства за чечевичную 
похлебку, нельзя защищать сословного законодательства, 
связывающего по рукам и по ногам личность, кроме общей 
крепости государству, еще и крепостью миру, во имя соци-
альных преимуществ, отсюда проистекающих. Мы не хо-
тим крепостного социализма, который мерещился, может 
быть, и Аракчееву, и, если нам угрожают пролетаризаци-
ей крестьянства, то мы предпочли бы свободных пролета-
риев, нежели полукрепостных общинников. Мы не берем-
ся здесь определять, насколько окажется жизнеспособной 
земельная община, — то или иное решение этого вопро-
са нисколько не существенно для основного практическо-
го отношения к общинному землевладению: законодатель-
ство об общине должно быть изменено таким образом, 
чтобы из сословного это землевладение стало бессослов-
ным, а из крепостной общей собственности должна быть 
создана свободная общая собственность. Община по своей 
юридической конструкции должна быть приравнена обык-
новенному юридическому лицу с свободой права вступле-
ния и выхода, как, например, в акционерное общество. Мы 
не можем предложить здесь подобного законопроекта, 
но общий принцип совершенно ясен и настоятельно дикту-
ется основными требованиями либерализма, и в торжестве 
этого принципа мы видим необходимое завершение эман-
сипации личности крестьян. Поэтому мы будем бороться 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 265

с мнениями противоположного характера, как антилибе-
ральными и действительно реакционными, крепостниче-
скими. Идеал: крестьянин-общинник-кооператор, в кон-
це концов, есть и наш идеал, но при непременном условии: 
свободный общинник, кооператор не по распоряжению 
земских начальников, между которыми тоже находились 
своеобразные пропагандисты идей кооперации, применяе-
мой ими в форме общественных запашек и магазинов.

Дело освобождения крестьян требует своего завершения 
не только со стороны правовой, со стороны окончательно-
го раскрепощения личности крестьянина, но и со стороны 
экономической. Реформа поставила себе две задачи, наме-
тила два дела, которых не доделала и даже испортила ком-
промиссом: создание свободного труда и создание кре-
стьянского хозяйства, окончательное утверждение земли 
за тем, кто поливал ее своим потом и возделывал своими 
руками. И однако, как мы знаем, эта вторая задача не бы-
ла разрешена благодаря классовым интересам помещиков, 
получивших в конце концов влияние на ход реформы. Бла-
годаря этому на крестьянина наложены были осуждаемые 
и совестью и здравым смыслом выкупные платежи, кото-
рые до сих пор тяготеют на мужике и об отмене которых 
вопиет и историческая справедливость, и логика событий. 
А с другой стороны, землевладение крестьян было уреза-
но, и этими «отрезками», сделанными во многих случаях 
с нарочитым и расчетливым коварством, было создано но-
вое крепостное право и нередко в корне подорвана хозяй-
ственная самостоятельность крестьян. Крестьяне были, 
с одной стороны, экспроприированы, лишены если не всей 
земли, то таких участков, которые представлялись суще-
ственно незаменимыми для ведения самостоятельного хо-
зяйства, а вместе с тем они были прикреплены к земле и по-
земельной общиной, и круговой порукой, и паспортной си-
стемой, а потому, будучи не в силах сдвинуться с места, ока-
зывались крепостными батраками у владельца «отрезков», 
бывшего своего помещика. Мы вовсе не склонны преуве-



[Содержание]

266 Сергей Булгаков

личивать значение «отрезков» в настоящее время и видеть 
в их возвращении крестьянству какую‑то панацею, чуть 
не все содержание аграрной программы, как это неожи-
данно оказалось вдруг у ортодоксальных марксистов. Несо-
мненно, что с 1861 года картина землевладения сильно из-
менилась: естественный прирост населения, мобилизация 
крестьянских и помещичьих земель, парцелляция земель-
ных участков во многих местностях до неузнаваемости из-
менили общую картину землевладения, и во многих местах 
первоначальные «отрезки» потеряли свое прежнее зна-
чение, но появились отрезки новейшего происхождения. 
Вопрос должен быть поэтому поставлен в настоящее вре-
мя шире, чем только о возвращении «отрезков» 1861 го-
да, теперь речь должна идти об устранении таких условий 
землевладения, которые препятствуют самостоятельно-
му развитию крестьянского хозяйства. Задачей аграрной 
реформы должно сделаться сознательное и планомерное 
расширение крестьянского землевладения в целях упроче-
ния и развития крестьянского хозяйства. К этой цели дол-
жна быть направлена и политика колонизации казенных зе-
мель и вообще систематическая организация переселений, 
и политика формированного крестьянского банка, и дея-
тельность местных земельных комитетов, которые должны 
быть наделены правом принудительной экспроприации зе-
мельных участков за соответственный выкуп в тех случаях, 
если ее целесообразность диктуется местными условиями. 
Вообще, все аграрные нужды и вопросы, по самому харак-
теру земледелия, допускающего весьма значительные раз-
личия в разных местах, должны решаться при участии демо-
кратически организованного, местного самоуправления, 
которое только общерусские вопросы, требующие законо-
дательного разрешения, передавало бы центральному пра-
вительству.

На основании всего предыдущего следует, что мы выска-
зываемся безусловно против той политики, которая ста-
вит своей задачей искусственное поддержание дворянства 



[Содержание]

Без плана. «Идеализм» и общественные программы 267

(конечно, из политических видов) и которая сказалась в ря-
де мер, начиная с учреждениями дворянского банка и кон-
чая новейшим законом об учреждении дворянских имений 
в Сибири. Эта сословная политика, идущая вразрез с сооб-
ражением и экономической целесообразности и естествен-
ного хода вещей, настолько осуждается чувством справед-
ливости, социальной совестью, настолько противоречит 
чувству правды и насущнейшим народным интересам, что 
желательно самое скорейшее ее упразднение.

Мы не имели в виду вырабатывать здесь аграрную про-
грамму в ее подробностях (хотя и признаем, что ее выра-
ботка принадлежит к числу самых очередных и настоятель-
ных задач нашего поколения), но намечаем только ее прин-
ципы, которые и приводим в связь с самыми основами ми-
ровоззрения «идеализма». Выставляя трудовое начало как 
высшую норму аграрной политики, мы сочтем этот прин-
цип осуществленным только тогда, когда он явится един-
ственным началом организации землевладения и земле-
делия и когда нетрудовое хозяйство окончательно упразд-
нится, уступив свое место крестьянскому трудовому хозяй-
ству, которое, объединяясь в артели, кооперации и всякие 
трудовые братства, протянет братскую руку и пойдет на-
встречу городскому пролетариату, стремящемуся дать тор-
жество тому же трудовому началу, хотя и своим особым пу-
тем. Таковы наши основные, программные начала, вытека-
ющие из нашего идеалистического миросозерцания, и ими 
вполне определяется общественное «направление» наше-
го журнала, его политическая и социально-экономическая 
программа.



П. И. Новгородцев

Право на достойное человеческое 
существование (1905)1

Среди тех прав, которые помещаются обык новенно 
в современных декларациях, нет одного, которое по всем 
данным должно бы было найти место в символе веры 
современ ного правосознания: это — право на до стойное 
человеческое существование. А между тем, если есть ка-
кая‑либо яркая и отличительная черта того нового воззре-
ния, которое все более дает себя знать в различных обще-
ственных заявле ниях, так это именно — признание за ука-
занным правом не нравственного только, но и юридиче-
ского значения. В этом случае на наших глазах совершает-
ся один из тех обычных переходов нравственного сознания 
в правовое, которыми отмечено прогрессивное развитие 
права. И, быть может, у нас в России ранее, чем где‑либо, 
этому новому виду права суждено получить ясное принци-
пиальное при знание.

Но что же такое «право на достойное человеческое суще-
ствование»? Не представляет ли оно собою понятия, неуло-

1	 Печатается по первой публикации (часть II в составе статьи): П. Новгород-
цев. Два этюда. I. Перед завесой II. Право на достойное человеческое суще�-
ствование // Полярная Звезда. СПб. № 3. 30 декабря 1905. С. 210–222.



[Содержание]

Право на достойное человеческое существование (1905) 269

вимого по содержанию и противоречивого по смыслу, слиш-
ком широкого для того, чтобы вместиться в рамки юриди-
ческой регламентации, и слишком субъективного для того, 
чтобы быть предметом общих определений? Ко нечно, по-
нятие о достойной человеческой жизни открывает простор 
для бесконечных требований и предложений во всю меру 
бесконечного человеческого идеала. Но когда говорят о пра-
ве на достойное человеческое существование, то под этим 
следуют условия, которые совершенно исключают возмож-
ность достойной человеческой жизни. Точно так же говорим 
мы о праве свободной мысли и верующей совести, в смысле 
отрицания внешних стеснений для духа, хотя хорошо знаем, 
что положительное осуществление идеала внутренней сво-
боды одним этим не может быть достигнуто.

Речь идет в данном случае, очевидно, о том, чтобы обес-
печить для каждого возможность человеческого суще
ствования и освободить от гнета таких условий жизни, ко-
торые убивают человека физически и нравственно. И так 
как подобная забота относится прежде всего к тем, кто 
не может стать на твердую почву в жизненной борьбе, кто 
нуждается в помощи и поддержке, то обеспечение права 
на достойное человеческое существование ближайшим об
разом имеет в виду лиц, страдающих от экономической за-
висимости, от недостатка средств, от неблагоприятно сло-
жившихся обстоятельств.

Но здесь возникает новое сомнение. Может ли право 
взять на себя эту задачу, столь обширную и сложную? Мы 
знаем взгляд старой юридической школы, которая учила, 
что поддержка нуждающихся не может быть задачей права:

«Этому требованию может удовлетворить уже не право, 
а иное начало — любовь. Тут приходится уже не охранять 
свободу, а восполнять недостаток средств. Это делается 
преж де всего частною благотворительностью; там же, где 
послед няя оказывается недостаточною, на помощь прихо-
дит госу дарство со своею администрацией. Но в обоих слу-
чаях чело веколюбие является не нарушением, а восполне-



[Содержание]

270 П. И. Новгородцев

нием права. Право одно для всех; человеколюбие же име-
ет в виду только известную часть общества, нуждающуюся 
в помощи. Если бы государство вздумало во имя этого нача-
ла изменять свое право, то есть вместо установления одина-
ковой свободы для всех обирать богатых в пользу бедных, 
как этого требуют социалисты, то это было бы не только 
нарушением справед ливости, но вместе с тем извращением 
коренных законов человеческого общежития»2.

Этот взгляд, столь авторитетный в свое время, весь поко-
ится на одной коренной ошибке, раскрытой как нель зя яр-
че общественным развитием XIX века: ставя целью права 
охрану свободы и отделяя от этого потребность в воспол-
нении средств, эта теория забывает, что пользование сво-
бодой может быть совершенно парализовано недостат ком 
средств. Задача и сущность права состоит действитель но 
в охране личной свободы, но для осуществления этой це-
ли необходима и забота о материальных условиях сво боды; 
без этого свобода некоторых может остаться пустым зву-
ком, недосягаемым благом, закрепленным за ними юри-
дически и отнятым фактически. Таким образом, имен но 
во имя охраны свободы право должно взять на себя заботу 
о материальных условиях ее осуществления; во имя досто-
инства личности, оно должно взять на себя заботу об огра-
ждении права на достойное человеческое существова ние. 
Из глубины, из недр жизни к нам несутся стоны об охране 
этого права. Бесхитростным, исполненным глубо кого тра-
гизма языком рабочий люд жалуется на свое унижение: 
«Наша жизнь хуже рабочего скота; на скоте работают по-
чти день и ночь, вот точно такова же и наша жизнь; просим, 
просим вас, помогите нам скинуть тяжелое бремя, которое 
лежит на нас, которое закрывает нам двери к просвеще-
нию нашего ума»3. А что сказать об этой ужасной квалифи-

2	 Чичерин, «Собственность и государство», ч. I, с. 267.
3	 Из писем рабочих, приводимых в брошюре проф. Озерова «Нужды рабо-

чего класса».



[Содержание]

Право на достойное человеческое существование (1905) 271

кации деревенских мужиков, которых городские рабочие 
называют «бродячими собаками без номера» и которых 
уровень жизни выражается послови цей: «Наше дело теля-
чье — поел да в хлев».

Юристу наших дней тем менее возможно повторять 
старое понятие об охране формальной свободы, что са-
ма практика жизни идет вразрез с этой теорией. Что такое 
фабричное законодательство, как не забота об «известной 
части общества, нуждающейся в помощи», забота, воспол
няющая «недостаток средств» в неравной борьбе тру-
да с капиталом? Не очевидно ли из одного этого примера, 
что право не ограничивается одной охраной свободы, а бе-
рет на себя также и регулирование материальных условий 
ее осуществления. Несомненно, что право уже вступило 
на этот путь: необходимо только формулировать и закре-
пить ту цель, которая открывается для права на этом пути, 
и нам представляется, что лучшим выражением для этой це-
ли является признание права на достойное человеческое 
существование4.

Конечно, потребности человека разнообразны и субъек
тивны, и определить точно, где начинается образ жизни, до-
стойный человека, нельзя. Однако из этого не следует, что 
праву здесь нечего делать и нечего определять.

Прежде всего несомненно, что в каждом обществе, 
в каждом положении есть свой уровень жизни, который 
считается нормой, и есть свой предел, за которым начина
ется недопустимая крайность. Можно спорить о вось-
ми- или девятичасовом рабочем дне, но совершенно оче-
видно, что пятнадцать или восемнадцать часов работы 

4	 В нашей литературе это обозначение впервые употреблено Влад. Соловь-
евым в «Оправдании добра». Объект этого права Соловьев опреде лял 
в виде требования: «чтобы всякий человек имел не только обеспечен ные 
средства к существованию (т. е. одежду и жилище с теплом и воздухом) 
и достаточный физический отдых, но чтобы он мог также пользоваться 
и досугом для своего духовного совершенствования» (Собр. сочин., т. 7, 
с. 353–355).



[Содержание]

272 П. И. Новгородцев

есть бессо вестная эксплуатация. Можно спорить о воз-
можных раз мерах жилища в сторону отклонения вверх 
от минималь ной нормы; но бесспорно, что темные и сы-
рые подвалы противоречат всяким нормам допустимо-
го и возможного. Право и становится на этот путь, когда 
оно берет на себя определение известных условных норм. 
И в этом случае имеет огромное значение уже одно при-
знание принципа охраны личности в каждом человеке. То, 
что особенно гнетет и удручает тружеников жизни, это — 
сознание своей беззащитности и беспомощности в жиз-
ненной борь бе. Высказать в самом законе принцип под-
держки всех слабых и беззащитных — это значит возвы-
сить в них чувство собственного достоинства, укрепить 
сознание, что за них стоит сам закон.

Но одного провозглашения общего принципа, конеч-
но, недостаточно. Для того, чтобы этот принцип не остал-
ся только нравственным пожеланием, необходимо, чтобы 
из него вытекали конкретные юридические следствия.

Одно из этих следствий мы уже упомянули: это — законо-
дательство о рабочих. Оно может выражаться как в общей 
охране интересов трудящихся, при помощи объек тивного 
права, например, путем регулирования санитар ных усло-
вий труда, так и в признании за каждым трудя щимся особых 
субъективных прав, вытекающих из общего понятия о пра-
вах человеческой личности. Такой характер имеет, напри-
мер, право на обеспечение на случай болезни, неспособно-
сти к труду и старости. Это право признано теперь во мно-
гих законодательствах, но несомненно, что будущее должно 
осуществить в этом направлении целый ряд подобных прав. 
В особенности здесь имеет коренное и принципиальное 
значение так называемое право на труд, которое еще со вре-
мени Великой французской революции пытались в той или 
иной форме ввести в текст декларации прав. До нас дошел 
целый ряд проектов этого рода; изве стны опыты Томоро 
и Дюфура, Варле и, наконец, Робе спьера. Влияние послед-
него отразилось лишь отчасти и очень слабо на декларации 



[Содержание]

Право на достойное человеческое существование (1905) 273

24 июня 1793 г., в которой мы находим следующую статью 
(21): «Общественное призре ние есть священный долг. Об-
щество обязано оказывать поддержку несчастным гражда-
нам, или предоставляя им работу, или обеспечивая средства 
существования тем, кто не в состоянии работать». Одноха-
рактерная статья содер жится и в декларации 1848 г.: «Рес-
публика должна по средством братской помощи обеспечить 
существование нуждающихся граждан, или доставляя им 
работу по мере своих средств, или оказывая при отсутствии 
семьи помощь тем, кто не в состоянии работать». Эти ста-
тьи имели значение скорее нравственного положения, чем 
юридиче ского принципа, но так или иначе они намечали 
принцип, подлежащий дальнейшему развитию. Тем не ме-
нее и до последнего времени право на труд все еще счита-
лось уто пией и даже извращением понятия о праве. Но как 
раз в наши дни эта утопия становится практическим лозун-
гом передовых русских партий. Что такое, как не признание 
права на труд, лежит в основе той реформы, которая требу-
ет увеличения площади землепользования населе ния, обра-
батывающего землю личным трудом! Для огром ной массы 
трудящегося населения России признается, таким образом, 
право на приложение своего труда, и, когда этот принцип 
будет осуществлен, это будет фактом огром ного всемир-
но-исторического значения. Вся эта реформа в программе 
конституционно-демократической партии ста вится на поч-
ву права и производится с должным уважени ем отчужден-
ных прав землевладельцев-собственников. Ре внители ста-
рой догмы, исходившие из принципа священ ной и непри-
косновенной собственности, нашли бы и в этой постановке 
вопроса извращение идеи права. Но правосо знание нашего 
времени выше права собственности ставит право человече-
ской личности и, во имя этого права, во имя человеческого 
достоинства, во имя свободы, устраняет идею неотчуждае-
мой собственности, заменяя ее принци пом публично-пра-
вового регулирования приобретенных прав с необходимым 
вознаграждением их обладателей в случае отчуждения.



[Содержание]

274 П. И. Новгородцев

Второе важное следствие из признания права на достой
ное человеческое существование есть широкое допущение 
профессиональных союзов. Если главное бедствие тех, кто 
изнемогает в жизненной борьбе, есть беспомощность, про
истекающая от недостатка личных сил и средств, то одним 
из верных путей для выхода из этого состояния беспомощ
ности является союз лиц, сближенных общим положени-
ем и при помощи взаимной поддержки укрепляющих друг 
в друге чувство солидарности и сознание свободы. Огово-
рить и признать это право на образование профессиональ-
ных союзов тем более необходимо, чем более оно подвер-
галось и подвергается сомнению. Великая французская 
револю ция не осуществила этого права: законодательство 
револю ционной эпохи относилось прямо отрицательно 
к профес сиональным союзам, как и вообще ко всяким ассо-
циациям; в этом выражалась глубокая антипатия револю-
ции к урод ливым формам средневековой корпоративной 
жизни, по строенным на узком начале цеховой замкнутости 
и исклю чительности. Но и в наше время право профессио-
нальных союзов на существование иногда представляется 
спорным: здесь возникает задача огромной сложности — 
примирить свободу профессиональных союзов с государ-
ственным ин тересом. На почве свободы союзов создаются 
такие могу щественные организации, которые при извест-
ных услови ях могут угрожать правильному течению госу-
дарственной жизни и приводить в расстройство сами осно-
вы обществен ного строя. Здесь необходимо найти извест-
ную линию примирения, и средством к этому является со-
здание ней тральных и посредствующих инстанций, кото-
рые, силою своего общественного авторитета, могли бы 
предотвращать возможные конфликты и способствовать 
удовлетворению требований, осуществимых при данных 
условиях. Конеч но, широкое допущение профессиональ-
ных союзов вносит чрезвычайные осложнения и в государ-
ственные, и в обще ственные отношения; но это не может 
служить аргументом против него.



[Содержание]

Право на достойное человеческое существование (1905) 275

Третье конкретное следствие, которое вытекает из обще
го принципа, есть обязательное общественное и государст
венное призрение лиц беспомощных и неспособных к тру
ду, проистекает ли эта беспомощность от юного или стар
ческого возраста, болезни или же других источников. По-
скольку забота о бедных из добровольной благотвори
тельности превращается в законную обязанность, она 
при обретает юридический характер и становится под санк-
цию права. Немного времени прошло с тех пор, как стра-
хование рабочих стало в некоторых странах юридической 
обязан ностью, и это был первый шаг на пути к дальнейше-
му вмешательству права в эти отношения. То, что казалось 
невероятным и невозможным, начинает становиться дей
ствительностью, и мы стоим несомненно накануне реши
тельного и коренного изменения наших представлений 
о границах права и морали именно в сфере затронутых вы-
ше отношений.

Я не имею здесь в виду дать подробную юридическую 
конструкцию права на достойное человеческое существо
вание. Задача моя гораздо более скромная: показать, что 
это право уже приобретает ясные юридические очертания. 
Само собою разумеется, что настоящее и полное осущест
вление этого права было бы в то же время разрешением со-
циального вопроса. Но это отнюдь не мешает ввести рассмо-
тренное право в декларацию прав. Не казалось ли это воз-
можным уже сто лет назад, в момент увлечения идеей соци-
альной справедливости? И главнейшие права, уже теперь 
перечисляемые в декларациях, не представля ются ли до сих 
пор скорее огромными и великими задачами для развития, 
чем окончательно осуществленными блага ми действитель-
ной жизни?



А. А. Чупров

Конституционно-демократическая 
партия и социализм1

I.

На организационном съезде в Москве зарождающая-
ся конституционно-демократическая партия устами од-
ного из видных своих лидеров, П. Н. Милюкова, сделала 
попытку установить границы налево и направо. «Жизнь 
уже отграничила данную группу от соседних», — гово-
рил П. Н. Милюков (см. «Русские Ведомости», № 268). — 
«Справа против нас уже выставлены лозунги, которыми 
эта граница проводится от имени самих наших противни-
ков… Против нас выставляют принцип единства России 
и неприкосновенности частной собственности, как будто 
мы отрицаем единство и частную собственность. Ни того 
ни другого конституционно-демократическая партия, разу-
меется, не отрицает, но она является непримиримым про-
тивником бюрократической централизации и манчестер-
ства. Настоящая граница, таким образом, проходит совсем 
не там, где хотят провести ее в своих интересах наши про-
тивники справа. Эта граница там, где они выступят во имя 

1	 Печатается по первой публикации: А. А. Чупров. Конституционно-демо-
кратическая партия и социализм. М : Народное право, 1906.



[Содержание]

Конституционно-демократическая партия и социализм 277

узких классовых интересов русских аграриев и промышлен-
ников. Наша партия никогда не будет стоять на страже этих 
интересов. Между нами и нашими, мы хотели бы сказать, 
не противниками, а союзниками слева также существует 
известная грань, но она совершенно иного характера, чем 
та, которую мы приводим справа. Мы, подобно им, стоим 
на том же левом крыле русского политического движения. 
Но мы не присоединяемся к их требованиям демократиче-
ской республики и обобществления средств производства. 
Одни из нас не присоединяются к этим лозунгам потому, 
что считают их, вообще, неприемлемыми, другие — пото-
му, что считают их стоящими вне пределов практической 
политики. До тех пор, пока возможно будет идти к общей 
цели вместе, несмотря на это различие мотивов, обе груп-
пы партии будут выступать как одно целое».

Рамки, таким образом, намечаются для партии широкие. 
Налево не проводится твердой грани. Социализм, если 
не стоять за немедленное обобществление средств произ-
водства, не только не устраняется, но его, напротив, откры-
то приглашают примкнуть. Тем не менее налет «буржуаз-
ности» лежит на новой партии, и притом не только в глазах 
«Новой Жизни»: недоверчиво относятся к приглашению 
и не примыкающие к социал-демократии левые группы тех 
организаций, которыми заложены основы конституцион-
но-демократической партии. Тот интеллигентный «третий 
элемент», который играл видную роль в «Союзе освобо-
ждения», колеблется, входить ли в раскрываемые для него 
двери.

II.

В чем причина таких колебаний? В программе? Но срав-
ним по пунктам социально-экономическую программу 
конституционалистов-демократов, напечатанную в «Рус-
ских Ведомостях», с программой, принятой на втором 



[Содержание]

278 А. А. Чупров

съезде социал-демократической партии (см. приложение 
к № 1 «Новой Жизни»). Между ними почти нет разницы, 
если не считать, конечно, аграрного вопроса. По рабоче-
му вопросу, за исключением мало понятного по своей жиз-
ненной нереальности требования «свободы промыслов» 
в программе социал-демократов, мы не встретим суще-
ственных расхождений. Охрана труда в программе социал-
демократов разработана детальнее, но в программе консти-
туционалистов-демократов основные положения формули-
рованы точнее, общее, принципиальнее, — я сказал бы, — 
более научно. Я склонен даже думать, что многие из фор-
мулировок конституционалист-демократов кончат тем, что 
перейдут и в социал-демократическую программу. Не все 
и в программе конституционалистов-демократов выраже-
но вполне удачно. Есть в ней и довольно существенные про-
пуски; в финансовой программе нет, например, обложе-
ния конъюнктурных доходов (именно, прироста земельной 
ренты, в особенности, городской), — меры, отвечающей 
по духу общему тону программы и практически осуществи-
мой не менее других требований конституционалист-демо-
кратов. Но неточности можно было бы исправить, пробелы 
нетрудно было бы пополнить. В целом программа вряд ли 
может встречать существенные возражения со стороны тех 
лиц, которым новая партия внушает опасения в «буржуаз-
ности».

Корни такого отношения, несомненно, не в оценке про-
ектируемых реформ, на которых сошлись организаторы 
партии. Их надо искать в отсутствии указаний на общие це-
ли, преследуемые партией в области экономической и со-
циальной политики, естественно заставляющем задумать-
ся ввиду участия в партии элементов, весьма далеко отстоя-
щих друг от друга по своему положению в современном об-
ществе. В партию входят земцы и думцы — представители 
владеющих классов: землевладельцы, домовладельцы, про-
мышленники. В то же время в партию призывается интел-
лигенция — лица свободных профессий, земские и город-



[Содержание]

Конституционно-демократическая партия и социализм 279

ские служащие и т. п. Первые, за отдельными исключения-
ми, несомненно, «буржуазны», вторые у нас традиционно 
настроены социалистически. Русская интеллигенция с дав-
них времен воспитывается под влиянием социалистических 
идей. Французский социализм — Фурье, сенсимонисты — 
пользовались у нас чуть не большим успехом, нежели у себя 
на родине. Чернышевский, народники — все стояли на со-
циалистической почве. В конфликте народничества и мар-
ксизма в 90‑х годах одной из излюбленных тем спора было, 
какая из сторон более верная последовательница Маркса.

В партию заведомо буржуазную наша интеллигенция 
не пойдет. В партию заведомо социалистическую не пой-
дут, в большей своей части, земцы и думцы. В партию с не-
выясненным характером будут колебаться вступить как те, 
так и другие, опасаясь, что случайный перевес противопо-
ложной группы наложит свою печать; между тем — на про-
грамме предстоящих в ближайшее время преобразований 
обе группы сходятся. Разбиваться в таких условиях значит 
рисковать осуществлением ближайших целей из‑за раз-
ногласий относительно неопределенно далекого будуще-
го. Союз, по моему убеждению, политически необходим, 
и «мы не сомневаемся, — скажу с П. Н. Милюковым, — 
что в нашей среде найдется достаточно политической даль-
новидности и благоразумия, чтобы избежать раскола в на-
стоящую минуту».

Союз мыслим в двух формах. В виде соглашения незави-
симых партий, сходящихся по основным пунктам практиче-
ской программы, и в виде объединения в одну партию. Раз-
ница между обеими формами заключается в том, что пар-
тийная организация в одном случае общая, тогда как в дру-
гом каждой группе придется самостоятельно обзаводиться 
всей сетью тех учреждений, которые должны поддерживать 
партийную связь между единомышленниками, разбросан-
ными по лицу необъятной российской равнины. Органи-
зационные трудности, финансовые жертвы, сопряженные 
в условиях русской жизни с установлением партийной ор-



[Содержание]

280 А. А. Чупров

ганизации, будут чрезвычайно велики, несравненно выше, 
чем где‑либо на западе. Наши расстояния, ничтожная плот-
ность населения, наши средства сообщения, низкий куль-
турный уровень, скудость работоспособными деятелями 
заставляют всячески избегать дробления сил. Мертвый вес 
партийной организации задавит у нас мелкие партии. Раз-
биваясь на части, надо наперед знать, что мы обрекаем се-
бя на деятельность в узких границах отдельных местностей 
или отдельных профессиональных, национальных и т. п. 
групп. Организации всероссийские посильны лишь очень 
крупным партиям. Все это побуждает стремиться к тому, 
чтобы охватить в возникающей партии, если только это 
возможно, элементы более разнородные, нежели то отвеча-
ло бы западноевропейскому идеалу партийного единства. 
Распадаться в таких условиях на отдельные партии лицам, 
сходящимся по важнейшим вопросам непосредственно 
предстоящей практической работы, было бы крупной по-
литической ошибкой.

Но возможно ли, осуществимо ли такое объединение? 
Мыслим ли мирный симбиоз в недрах конституционно-
демократической партии буржуазных и социалистиче-
ских элементов? Что необходимо для установления рав-
ной и дружной совместной партийной работы этих групп? 
«Всякая попытка подчеркнуть (социалистические) стрем-
ления, — указывал П. Н. Милюков, — и ввести их в про-
грамму будет иметь последствием немедленный раскол». 
Я соглашаюсь, что вводить социалистические лозунги 
в программу было бы равносильно немедленному разрыву 
отношений между обеими фракциями, как было бы толч-
ком к распадению, если бы в программу партии было вклю-
чено отрицательное отношение к этим лозунгам. Про-
грамма, если стремиться к объединению, должна, бесспор-
но, остаться свободной от указаний на конечные цели. Тем 
не менее я полагаю, что необходимой предпосылкой со-
вместной работы является выяснение принципиальных то-
чек зрения той и другой из объединяющихся фракций. Что 



[Содержание]

Конституционно-демократическая партия и социализм 281

это за социалисты, которые не идут ни в социал-демокра-
тическую, ни в социал-революционную партии? В чем, соб-
ственно, их социализм? Могут ли идти с ними рука об руку, 
хотя бы до достижения ближайших целей, лица, не разделя-
ющие социалистических идеалов? Признавая возможным 
и желательным возникновение конституционно-демокра-
тической партии в том ее двуипостасном виде, какой наме-
чает П. Н. Милюков, я попытаюсь показать, почему расхо-
ждение по вопросу об отношении к социализму не должно, 
на мой взгляд, в настоящее время препятствовать объеди-
нению в одну партию лиц, принимающих общую програм-
му практических реформ.

III.

П. Н. Милюков для характеристики социалистических 
и не социалистических элементов партии выбрал отношение 
их к обобществлению средств производства. С точки зре-
ния этого лозунга, союз обеих групп обещает быть прочным. 
Обобществление средств производства, как путь перехо-
да от капиталистического строя к социалистическому, само 
по себе не налагает печати на программу действий для всего 
времени до момента передачи средств производства в руки 
общества. Переход рисуется в этой схеме в виде мгновенной 
катастрофы, экспроприации экспроприаторов. Размах ката-
строфы для тех, кто разделяет теорию концентрации про-
мышленности и земледелия, представляется не слишком об-
ширным, так как экспроприация затронет немного лиц. В си-
лу этого, переворот не будет чрезмерно трудно осуществить; 
надо лишь выждать; капитализм, развиваясь, сам себе выро-
ет могилу. Частичное обобществление признается не отвеча-
ющим цели; такие столпы правоверных учений, как К. Каут-
ский, считают, например, расширение государственного хо-
зяйства допустимым в настоящее время лишь в исключитель-
ных случаях. Поэтому до момента катастрофы лозунг «обоб-



[Содержание]

282 А. А. Чупров

ществление средств производства» непосредственно мало 
отражается на практической программе, и, если это идеал 
отдаленный, лежащий, по выражению П. Н. Милюкова, вне 
сферы практической политики, то отношение к нему, дей-
ствительно, не должно было бы дробить политических деяте-
лей на партии.

Между тем неосуществимость этого требования в совре-
менных хозяйственных, культурных и политических услови-
ях очевидна для всех, кто стоит на почве социологической 
доктрины Маркса. Для того, чтобы момент окончательной 
экспроприации настал, необходимо, чтобы капитализм раз-
вернулся шире, чем он успел развернуть себя даже в наи-
более передовых странах капиталистической культуры; для 
того, чтобы переход действительно осуществился, необ-
ходимо, чтобы пролетариат был подготовлен к той роли, 
которая на него выпадет при новых порядках. Необходим 
культурный подъем масс. Необходима широкообъемлющая 
организация их. Потребны вожди, не только политические 
и идейные, но также вожди промышленные, способные ор-
ганизовать производство в будущем государстве: неподго-
товленный рабочий столь же редко способен стать во главе 
крупного предприятия, как политик или ученый. «Прошло 
время захватов врасплох, время революций, проводимых 
незначительным меньшинством во главе не дающих себе 
отчета масс. Переворот, знаменующий собою полное пе-
реустройство всех общественных отношений, должен быть 
делом самих масс, сознающих, из‑за чего идет борьба, что 
они отстаивают. Вот урок, данный нам историей истекшего 
пятидесятилетия. Но для того, чтобы массы поняли свои за-
дачи, потребна долгая, выдержанная работа. Эту работу мы 
и ведем теперь, и ведем с успехом, доводящим наших про-
тивников до отчаяния» (Энгельс).

Стремление к обобществлению средств производства 
побуждает, таким образом, в настоящее время лишь к то-
му, чтобы сосредоточить силы на подготовке рамок для 
грядущего переворота; оно заставляет стоять за демокра-



[Содержание]

Конституционно-демократическая партия и социализм 283

тизацию образования, за самое широкое распростране-
ние знаний, приветствовать так называемый муниципаль-
ный социализм, отстаивать «конституционный» режим 
на фабриках, поддерживать рабочие союзы во всех их ви-
дах, организовать потребительные общества и производи-
тельные товарищества, как кадры будущей армии и школу 
для ее стратегов. Но всем этим начинаниям не может от-
казать в поддержке и та часть буржуазии, которая вообще 
сочувствует социальным реформам. Не разделяя конечных 
целей социалистов, она не будет, разумеется, рассматри-
вать подобных начинаний, как подготовительной фазы че-
го‑то иного, что за ними последует, но будет поддерживать 
их из непосредственного сочувствия в культурной работе, 
из одного стремления к «социальному миру».

Поскольку же практические мероприятия, осуществи-
мые ныне же, не вытекают из этого стремления органи-
зовать и просветить трудящиеся массы, обобществление, 
как лозунг, не бросает тени вперед и еще менее способно 
лечь в основу дифференциации партий. Если держаться не-
уклонно прямолинейной схемы, необходимо признать, что 
чем быстрее развиваются внутренние противоречия капи-
талистического строя, тем быстрее приближается момент 
перехода к иным порядкам. Чем хуже, тем лучше — ло-
гический вывод из этой формулы; вывод, которого долго 
не пугалась аграрная программа социал-демократов, тре-
бовавшая, как залога лучшего будущего, обращения кре-
стьян в безземельных пролетариев; вывод, перед которым 
не останавливалась неумолимая логика наших марксистов 
90‑х годов. Если бы, следовательно, расхождение по вопро-
су о социализме исчерпывалось, действительно, различ-
ным отношением к обобществлению средств производства, 
то буржуазные элементы конституционно-демократиче-
ской партии смело могли бы объединяться даже с предста-
вителями организованных социалистических партий в рас-
чете сходно голосовать в будущем парламенте в течение 
многих еще лет, если не десятилетий.



[Содержание]

284 А. А. Чупров

Тем не менее даже союз с лицами, не входящими в состав 
социалистических партий, но настроенными социалисти-
чески, встречает затруднения. Очевидно, есть более серьез-
ные препятствия к объединению. И действительно, из того, 
что расхождение по вопросу обобществления средств про-
изводства мало отражается на плане практической работы, 
еще не следует, чтобы между элементами «буржуазными» 
и социалистическими существовала полная солидарность 
во взглядах на задачи хотя бы лишь ближайшей политиче-
ской деятельности. Обобществление средств производства 
не принцип и не цель, а лишь средство к цели, единствен-
ное радикальное средство, как склонны утверждать социал-
демократические программы. Но среди социалистически 
настроенной интеллигенции, не входящей в социал-демо-
кратическую партию, найдется, я думаю, немало лиц, испо-
ведующих убеждение, что хотя это средство и радикальное, 
и даже, как заключение, неизбежное, но что оно не исклю-
чает необходимости прибегать в течение подготовитель-
ной эпохи к иным мерам постепенного проведения в жизнь 
социалистических идеалов. Наш русский социализм домар-
ксистского происхождения. Сенсимонистские эволюци-
онные формулы постепенной замены капиталистического 
строя новыми порядками ближе для многих из нас, нежели 
схема внезапного скачка из капитализма в социализм. Ре-
визионистские течения в социал-демократии, борющие-
ся против прямолинейности ортодоксального марксизма, 
неизменно встречали в русском обществе сильный отзвук. 
Заметный успех имеют у нас и идеи Антона Менгера, стре-
мящегося наметить пути к осуществлению социалистиче-
ского строя путем постепенного преобразования правовых 
норм. Истый марксист, если только он верен духу научных 
теорий Маркса и не считает возможным в наших отсталых 
экономических условиях осуществить немедленно рево-
люционный переход к новому строю, не будет в своей пар-
ламентской деятельности резко расходиться с буржуазны-
ми элементами конституционно-демократической партии. 



[Содержание]

Конституционно-демократическая партия и социализм 285

Но возможно ли, практично ли объединяться с ними тем, 
для кого социалистическое освещение задач переживаемой 
вами эпохи не сводится к одним лишь отраженным лучам 
сияющего в туманном будущем обобществления средств 
производства? Вот вопрос, на котором я должен остано-
виться.

Социалистическая критика современного строя сосредо-
точивается, преимущественно, на двух пунктах: на расточе-
нии народных сил, благодаря, прежде всего, анархии произ-
водства в условиях капиталистического хозяйства, и на не-
справедливости распределения. Планомерная организация 
деятельности человечества, направленной на удовлетворе-
ние общественных потребностей, и устранение эксплуата-
ции работающих классов общества владеющими — вот те 
две основных цели, достижению которых должно служить 
обобществление средств производства. Чарующая сила 
этого лозунга заключается именно в возможности одним 
взмахом разрешить обе проблемы. Слабость же формулы 
в ее жизненной малоприменимости, в логической необхо-
димости отложить чуть не все деятельные заботы о претво-
рении идеала в жизнь до того момента, когда разъеденный 
внутренними противоречиями капитализм сам будет почти 
готов уступить место идущим ему на смену социалистиче-
ским порядкам. В стремлении к большой активности, со-
циалистические партии включают в свою программу тре-
бования, в прямой связи с обобществлением средств про-
изводства не стоящие. По тем же побуждениям ищут мер, 
более практичных в условиях настоящего времени, и те со-
циалисты, которые не входят в организованные социали-
стические партии.

Обобществление средств производства должно устра-
нить анархию производства. Но к упорядочению и плано-
мерной организации нестройных усилий современного че-
ловечества в области производства материальных благ — 
усилий, объединяемых ныне лишь слепым механизмом 
рынка, человечество приближается и другими путями. Ко-



[Содержание]

286 А. А. Чупров

операция, в форме потребительных обществ и произво-
дительных товариществ, помимо своей выше отмеченной 
роли как воспитательной школы, имеет и то значение, что 
в известных рамках упорядочивает производство, приводит 
предложение в гармонию со спросом. К той же цели ведет 
объединение промышленных предприятий в картели, син-
дикаты и т. п., равно как и подмечаемая во многих отраслях 
крупной промышленности тенденция объединять в одних 
руках все промежуточные производства, присоединять, на-
пример, к предприятию по обработке металла и добычу ме-
талла, и угольные копи. В том же направлении действуют 
усовершенствования механизма товарообмена, улучшения 
в транспорте, рост биржевой техники, наконец, рост зна-
ний, развитие промышленной статистики и статистики по-
требления и обмена. В роковую неизбежность постепенно-
го обострения периодических кризисов, потрясавших капи-
талистическое хозяйство на протяжении XIX века в неот-
вратимую гибель капиталистического строя от грозящего 
принять хронический характер общего перепроизводства 
образованный экономист в настоящее время уже не может 
верить. Расточение народных сил при капиталистическом 
строе хозяйства, сомнений нет, громадно. Но полная ли-
квидация капитализма путем обобществления всех средств 
производства представляет из себя лишь один из способов 
устранения зла, и притом способ, обреченный в течение 
долгого времени не играть видной роли. Лица, разделяю-
щие основы социалистической критики современных хо-
зяйственных порядков, не могут не сочувствовать всем по-
пыткам, направленным к борьбе с расточением народных 
сил и с производственной анархией, откуда бы они ни шли. 
Но, в принципе, не станут возражать против них и предста-
вители владеющих классов, еще непосредственнее заинте-
ресованные в подъеме производительных сил народа.

Расхождение тем не менее возможно. Социалист не оста-
новится перед ломкой современных правовых институтов, 
поскольку практичные сами по себе попытки внести плано-



[Содержание]

Конституционно-демократическая партия и социализм 287

мерность и целесообразность в хозяйственную работу об-
щества встречают в них препятствие. Так, например, усма-
тривая, что частная земельная собственность препятству-
ет правильному размещению рабочих сил по территории 
страны и приводит у нас к уродливому явлению периоди-
ческих массовых перекочевок сотен тысяч рабочих из пере-
населенных центральных губерний в безлюдные степи юга 
и юго-востока на летнюю страду, он потребует мер законо-
дательного понуждения к передаче земли в руки тех, кто ее 
обрабатывает. Представители же земельной собственности 
могут задуматься в подобных случаях перед теми жертвами, 
которых от них требуют во имя экономии народных сил, 
и признать такого рода преобразования маложелательны-
ми, даже, быть может, неприемлемыми. Поскольку столк-
новения на этой почве неизбежны, могут, конечно, решить 
лишь буржуазные элементы партии. В ближайшем будущем, 
за исключением вопроса об экспроприации земель под пе-
реселения, я не предвижу поводов для острых конфликтов. 
На отчуждение же частновладельческой земли под нужды 
земельного устройства крестьян те представители земле-
владения, которые входят в конституционно-демократиче-
скую партию, соглашаются идти в силу пункта 1 раздела VI 
ее программы.

Мне остается рассмотреть вопросы, связанные с социа-
листическими идеалами распределения. Обобществление 
средств производства призвано служить к устранению экс-
плуатации неимущих классов имущими. Вырывая с корнем 
самое различие имущих и неимущих классов, которому нет 
места в обществе, где все средства производства принад-
лежат общественному целому, оно, разумеется, легко до-
стигнет этой цели. Но оно оставляет еще немало неопре-
деленности в построении будущих социальных отноше-
ний. Обобществление средств производства равно мирится 
со всеми его схемами: и с коммунистическим идеалом рас-
пределения общественного дохода по потребностям каж-
дого, независимо от того, что он дает обществу, и с правом 



[Содержание]

288 А. А. Чупров

каждого на полный продукт его труда, и с распределени-
ем поровну между всеми трудящимися, и с сенсимонист-
ским идеалом оплаты услуг по их значению для общества. 
Схема, сводящая водворение социализма к обобществле-
нию средств производства, охватывает все эти оттенки; 
им не к чему выдвигаться вперед до момента катастрофы; 
лишь после того как расчеты с капитализмом будут покон-
чены, пойдет речь о том, как распределять доходы в социа-
листическом государстве. Не приходится смущаться эти-
ми различиями в конечном идеале грядущего социально-
го устройства и тем, кто в борьбе с капитализмом не на-
мерен отказываться от приемов, приложимых теперь же, 
ранее чем возможна будет полная передача в руки обще-
ства всех средств производства. Общий лозунг всех социа-
листических стремлений «не трудивыйся ниже да ясть», 
или, в развитой формулировке, примыкающей к сенсимо-
нистам: «признание правомерными лишь трудовых до-
ходов для лиц трудоспособных и пенсионных для лиц, не-
способных к труду: уничтожение всех рентных доходов, 
основанных на владении имуществом — землей и капита-
лом». К этой цели могут вести и иные пути, кроме экспро-
приации всех собственников. Сам сенсимонизм выдвигал 
на первый план реформу наследования. Он видел корень 
социальной несправедливости современного строя в пере-
ходе имущества по наследству в пределах семейного сою-
за; наследственность должностей — важнейший из устоев 
средневекового строя — уже отпала; наследственность со-
циального положения, наследственность права, — не тру-
дясь, располагать средствами производства — остается 
в силе; чтобы покончить с эксплуатацией трудящихся клас-
сов праздными собственниками, чтобы устранить расточе-
ние народных сил невежественными владельцами средств 
производства, получающими их без всякой заслуги с своей 
стороны по наследству от родственников, необходимо по-
рвать с этим устоем буржуазно-капиталистического строя, 
необходимо признать право на наследство за обществом, 



[Содержание]

Конституционно-демократическая партия и социализм 289

как целым. Последовательное проведение этого требова-
ния, несомненно, сделало бы нетрудовые доходы столь же 
невозможными, как и прямая экспроприация всех средств 
производства. Но и кроме таких радикальных мер в нашем 
распоряжении есть приемы, хотя и не разрешающие про-
блемы сразу до конца, но тем не менее приближающие нас 
постепенно к цели. Вся финансовая и социально-экономи-
ческая программа конституционалистов-демократов и со-
циал-демократов может быть рассматриваема как после-
довательный ряд этапов на пути ограничения нетрудовых 
доходов. Сокращение рабочего дня, охрана труда на фаб-
риках поведут к понижению доли капиталистов в обще-
ственном доходе, поскольку потери их не будут компенси-
роваться повышенной производительностью труда. Регу-
лировка арендных цен, дополнительное наделение, охра-
на труда в сельском хозяйстве поведут к частичной переда-
че земельной ренты из рук нетрудящихся землевладельцев 
в руки рабочих и земледельцев. С той же точки зрения со-
циалистические элементы конституционно-демократиче-
ской партии стали бы рассматривать и все те вопросы, ко-
торые не предрешаются программой, но будут выдвинуты 
жизнью. Всякая мера, направленная на улучшение положе-
ния трудящихся классов, на передачу доходов, присваивае-
мых ныне имущими классами, тем, чьим трудом они созда-
ны, на передачу этих доходов обществу, как целому, если 
они не созданы трудом отдельных лиц (как, например, диф-
ференциальная земельная рента), встретит их сочувствие, 
как бы резко она ни сталкивалась с устоями современного 
капиталистического строя: если только она практична, осу-
ществима теперь же при современных хозяйственных, куль-
турных и политических условиях, она может рассчитывать 
на их поддержку.

Практически возможность конфликтов в партии здесь, 
как и ранее, приурочивается к различной оценке инсти-
тута частной собственности. Эволюционный социализм 
не требует немедленной отмены частной собственности; 



[Содержание]

290 А. А. Чупров

в известных случаях он может даже выступить на ее под-
держку (см., например: С. Прокопович. «К аграрному во-
просу». «Русские Ведомости», № 267). В этом смысле он 
мог бы, пожалуй, принять формулировку П. Н. Милюко-
ва, что «конституционно-демократическая партия не от-
рицает частной собственности». Но социалист не будет 
вступаться за принцип частной собственности в тех случа-
ях, когда попытки осуществления социалистических задач 
разбиваются об ее неприкосновенность. Эволюционный 
социализм не считает практичным отменить частную соб-
ственность сразу, но стремится вытеснить ее постепенно. 
В этом, несомненно, лежит залог возможных столкновений 
с буржуазными элементами, если обе группы объединятся 
в одной партии. Велик ли, однако, риск таких конфликтов? 
Чтобы выяснить себе это, необходимо различить две груп-
пы представителей владеющих классов. Апологеты совре-
менного хозяйственного строя, в духе старого манчестер-
ства, усматривающие в неограниченной свободе договора 
и в неприкосновенности священного права собственно-
сти вернейший залог гармонического удовлетворения всех 
общественных потребностей, — тип, к счастью, довольно 
редкий у нас, в России; добрые помещики и благожелатель-
ные промышленники, прославляющие патриархальность 
нравов и всякую уступку трудящимся массам обусловли-
вающие характером добровольного даяния, барской ласки 
и подачки, не говоря уже о более грубых провозвестниках 
классовых интересов, — отойдут в одну сторону. С ними, 
разумеется, никакой союз немыслим; объединяться с ни-
ми для совместной работы не придется ни в одной партии, 
не разбившись на самостоятельные партийные организа-
ции. С ними возможно лишь перемирие до достижения об-
щих политических целей, но за этим рубежом немедленно 
наступает непрерывная борьба. Да и в сфере политической 
объединение с ними не может быть прочным; наши агра-
рии, наши Круппы и Штуммы могут жаждать переустрой-
ства России на конституционных началах, но в ряды демо-



[Содержание]

Конституционно-демократическая партия и социализм 291

кратического движения они никогда не станут. Опасать-
ся, что с ними трудно будет ладить в партии, более чем на-
ивно: в конституционно-демократическую партию такие 
представители владеющих классов и не войдут. Напротив, 
с теми владельцами земли и капитала, которые принимают 
программу конституционалистов-демократов, совместная 
работа в течение многих еще лет безусловно необходима, 
и вопрос может идти лишь о том, соединяться с ними в од-
ну партию или нет. Лишь опираясь на них, можно рассчи-
тывать провести те меры политического преобразования, 
которые являются залогом дальнейшего движения вперед 
и в области социально-экономической: лишь рука об руку 
с ними можно надеяться осуществить в близком будущем 
и те первые этапы на пути к преобразованию экономиче-
ского строя, которые намечаются в настоящее время. Ком-
промиссы при этом, разумеется, неизбежны; но «страшен 
компромисс принципиальный», как говорит А. В. Пеше-
хонов; а это компромиссы деловые — «они не страшны». 
Притом на ближайшее время заключены уже и эти деловые 
компромиссы: программа выработана. В дальнейшем скры-
вать нечего, придется торговаться. Но вопрос, не выгод-
нее ли будет и тогда вести торг в пределах одной партийной 
организации, нежели между двумя отдельными партиями? 
Не легче ли будет в первом случае подыскивать такие дело-
вые компромиссы, которые наиболее удовлетворят обе сто-
роны?

IV.

Я прихожу, таким образом, к выводу, что соображения 
практической политики и тактики говорят за объедине-
ние в одну партию. Принципиальные же возражения про-
тив объединения социалистической интеллигенции с пред-
ставителями интересов капитала и землевладения, на мой 
взгляд, теряют силу, в особенности, в настоящий истори-



[Содержание]

292 А. А. Чупров

ческий момент, раз речь идет о том, чтобы объединиться 
с землевладельцами, которые требуют передачи земли в ру-
ки трудящихся масс, с промышленниками, которые сто-
ят за сокращение рабочего дня, с капиталистами, которые 
требуют охраны рабочих во всех отраслях труда. Я впол-
не разделяю колебания тех, кто не решается вступать в со-
юз, не выяснив отчетливо своей точки зрения на харак-
тер программного соглашения, и считал бы неправильным 
оставлять принципиальную сторону программы недогово-
ренной. Обе составляющие партию группы должны ясно 
знать, с кем они, собственно, объединяются. Это необхо-
димо из соображений лично-нравственного свойства; это-
го требуют и все соображения тактические. Пока не выяс-
нены принципиальные основы, подводимые разными фрак-
циями партий под общую программу реформ, каждый но-
вый вопрос, выдвигаемый жизнью, будет грозить консти-
туционно-демократической партии разрушением. Между 
тем нельзя же заказать другим партиям возбуждать вопро-
сы, не предрешенные программой конституционалистов-
демократов. В ближайшую же сессию представительно-
го учреждения, посвященную органической работе, перед 
партией, несомненно, встанет много вопросов, програм-
мой не предусматриваемых. Вступать в жизнь, рискуя рас-
пасться при первом столкновении с действительностью, 
было бы более чем неосторожно. Прежде чем решаться 
на союз, необходимо убедиться, что, хотя блоки, подоб-
ные конституционно-демократической партии, и являются, 
по существу, не вечными, но, тем не менее, в условиях пред-
стоящей деятельности партии не угрожает немедленного 
распадения. Анализ политических задач переживаемой на-
ми эпохи, с точки зрения движения к социалистическому 
идеалу, приводить меня к этому убеждению. Если его разде-
ляют те из членов конституционно-демократической пар-
тии, которые считают социалистические лозунги вообще 
неприемлемыми, то, не вводя в программу ни социалистиче-
ских, ни противосоциалистических лозунгов, следует, одна-



[Содержание]

Конституционно-демократическая партия и социализм 293

ко, открыто заявить партии, что конституционно-демокра-
тическая партия слагается из двух групп, что обе сходятся 
на общей программе стоящих на очереди преобразований, 
но одна носит характер социалистический, а другая социа-
листических лозунгов не приемлет и стремится к социаль-
ным реформам, оставаясь на почве капиталистического 
строя. В таких условиях представители обоих направлений 
будут в состоянии войти в партию, не поступаясь основами 
своего мировоззрения, не рискуя постоянными столкнове-
ниями в партии на почве взаимного недоверия, не утрачи-
вая возможности развивать деятельную агитационную ра-
боту. Полное же отсутствие прямых указаний на отноше-
ние партии к социализму, если бы даже не сделало союза 
невозможным, повело бы для обеих групп к необходимо-
сти замалчивать свои конечные цели и неминуемо подорва-
ло бы жизненные силы и политическое значение как той, 
так и другой.



Б. Вышеславцев

Обоснование социализма у Фихте 
(1908)1

В настоящей лекции я ставлю своей задачей выяснить, 
как и в каком объеме обоснованы социалистические прин-
ципы в философской системе Фихте.

Уже по своему историческому моменту это обоснование 
должно возбуждать усиленный интерес: сочинения Фих-
те появляются в свет раньше, чем труды родоначальников 
французского и английского социализма: Фурье, Сен-Си-
мона, Оуэна, Томсона.

Мы имеем в лице Фихте, таким образом, не только пер-
вого немецкого теоретика социализма, но и первого значи-
тельного мыслителя вообще, выступившего с обосновани-
ем социализма в новой философии.

Шмоллер говорит: «Идеи Фихте порождены пророче-
ским духом одинокого мыслителя». «Полстолетия они 
дремлют, забытые и нечитаемые. Но скрытое в них нрав-
ственное зерно все‑таки должно было принести свои пло-

1	 Печатается по первой публикации: Б. Вышеславцев. Обоснование социа-
лизма у Фихте // Вопросы философии и психологии. Кн. 95. М., 1908. 
С. 571–594. Примечание автора (здесь и далее): Пробная лекция, читан-
ная в Московском университете 7 февраля 1908 года.



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 295

ды»2. Эти слова Шмоллера в свою очередь оказались про-
роческими: новейшие сторонники социализма начинают 
обращаться для обоснования своих принципов к идеали-
стической философии, к Канту и Фихте. Социализм Фихте 
заслуживает далеко не одного исторического интереса; он 
заслуживает принципиально-философского внимания и об-
суждения; и это именно благодаря тому «нравственному 
зерну», о котором упомянул Шмоллер; оно составляет его 
сущность, его исходный принцип, его основное отличие 
от других социалистических учений.

Обоснование социализма у французских и английских 
мыслителей построено на эвдемонистическом принципе, 
на принципе счастья и благосостояния. Так, например, ан-
глийский социалист Вильям Томсон дает своему трактату 
такое заглавие: «Исследование о принципах распределе-
ния богатства, наиболее способствующих человеческому 
счастью».

Еще ярче выступает эвдемонистический принцип у Фу-
рье: он обещает увеличить в 20 раз сумму наслажде-
ний — «vingtupler la somme des jouissances», обещает, что 
социалистический строй даст изысканные духовные и даже 
гастрономические наслаждения, и называет тот период 
всемирной истории, который наступит при торжестве со-
циализма, «апогеем счастья».

Как раз обратное у Фихте: он отрицает эвдемонизм, он 
выводит свой социализм из строгого нравственного миро-
созерцания, которое требует только деятельности, только 
непрестанного морального творчества, а не наслаждения.

Другое основное отличие Фихте от ранних или утопиче-
ских социалистов состоит в том, что последние в своих фи-
лософских взглядах стоят на точках зрения грубейшей до-
критической метафизики.

Зомбарт говорит: «Все социалистически-настроенные 
мыслители до 40‑х годов XIX в. опирались на одно и то же 

2	 Schmoller. Jahrbuch. f. Nationalök. u. Stat. Bd. 5. 1865. I. G. Fichte. Eine Studie.



[Содержание]

296 Б. Вышеславцев

метафизическое основание — на веру в благость Бога (или 
природы); Бог — добр, а так как он создал мир, то и мир — 
добр»3. «Если бы промышленность необходимо должна 
была иметь такие позорные результаты, какие мы наблюда-
ем, — Бог не создал бы ее, — говорит Фурье. — Поэтому 
и человек добр от природы; и все те задачи создания совер-
шенного общественного строя, которые кажутся нераз-
решимыми и недостижимыми, — на самом деле разреша-
ются просто и естественно; нужно только познать приро-
ду и приблизиться к естественному состоянию; в природе 
человека уже заложены те силы, которые приведут к обще-
му блаженству, — и разумность, и благость. Только откло-
нения от природы, случайное неразумие мешает наступле-
нию этого золотого века, этого естественного состояния. 
«Будущий порядок в одно и то же время и «разумный», 
и «естественный». Разум ведет человека назад к естествен-
ному состоянию»4. «Общество вернется к искренности 
своей природы», — говорит Прудон.

Такое смешение научного знания с метафизическими на-
деждами, смешение законов существующего с законами 
долженствующего в понятии «естественного», в понятии 
«непогрешимых» законов природы, такой наивный опти-
мизм, наивная вера в предустановленную гармонию — оче-
видно невозможны для философа, выросшего из Канта. 
Не назад, к мнимому «естественному» состоянию, а впе-
ред, к конечным целям разумного творчества зовет он. Он 
не предлагает довериться естественным склонностям че-
ловеческим и естественным законам благой природы; он 
требует освобождения от этих склонностей и этой при-

3	 Зомбарт. «Социализм и социальное движение».
4	 Морелли, напр., называет свое произведение «Кодекс природы» (1755 г.). 

Он доказывает, что, если современный человек зол и несчастен, то лишь 
потому, что он удалился от природы, создавши частную собственность; 
надо лишь возвратить его к естественным склонностям, т. е. дать ему ком-
мунистический строй.



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 297

роды, и не только освобождения, но и покорения, власти 
над ними. Моральная свобода состоит в том, что практиче-
ский разум властвует над природными склонностями; че-
ловеческий прогресс состоит в том, что практический ра-
зум властвует над слепыми силами природы. Эти понятия 
суть не факты, а конечные цели, идеалы; и чтобы двигаться 
к ним, чтобы достигать их, вовсе нет надобности исходить 
из оптимистической веры в естественную гармонию, а как 
раз наоборот, из строжайшей критики существующего, 
из критики факта.

Но кроме всех этих принципиальных отличий Фихте 
от других ранних социалистов, французских и английских, 
существует еще различие — самое простое и самое яркое; 
обоснование социализма у Фихте вытекает из его фило-
софской системы; он дает обоснование социализма в сво-
ей философии права, тогда как ни у одного из его сопер-
ников нет ничего похожего на настоящую философскую 
систему; они опираются в обосновании своего социализ-
ма, как мы видели, на произвольно взятые и не связан-
ные в систему метафизически-религиозные предпосылки; 
в лучшем случае, некоторые из них стоят на точке зрения 
«здравого смысла».

Однако существует еще другое обоснование социализма, 
точно так же относящееся отрицательно к французскому 
и английскому социализму, точно так же считающее этот 
последний ненаучным, и притом обоснование, пытающее-
ся дать целую философскую систему, целое миросозерца-
ние. Это столь знаменитое и столь распространенное те-
перь обоснование социализма у Маркса и Энгельса. Осо-
бенно ярко можно осветить миросозерцание Фихте, а за-
тем и особенности его социализма именно посредством 
противопоставления ему миросозерцания Маркса и Эн-
гельса. Такой прием тем более законен, что миросозерца-
ние Фихте пользуется пока значительно меньшей известно-
стью, чем миросозерцание марксистское, и, таким образом, 
мы пойдем от известного к неизвестному.



[Содержание]

298 Б. Вышеславцев

Маркс и Энгельс дают уже в своем «коммунистическом 
манифесте» основные положения своей философии исто-
рии, которые затем в других произведениях снова повто-
ряются и подтверждаются: вся история есть история борь-
бы классов; образование классов есть результат известных 
экономических соотношений производства и распределе-
ния, и ими же определяются и отношения господства. Им-
манентные силы беспрерывно производят переворот про-
изводственных, а с ними и всех экономических отношений.

Идеальные области человеческой жизни — государство, 
церковь, искусство, наука, мораль — суть простые выраже-
ния наличных производственных отношений, надстройки 
над экономическим фундаментом. Такое миросозерцание 
определяется весьма точно термином исторического мате-
риализма. В основу своих построений оно кладет категории 
причинности и субстанциальности. При этом основа исто-
рического процесса, его субстанция — есть субстанция ма-
териальная; и все изменения этой субстанции обусловлены 
неизменными законами причинности.

Диаметрально противоположно миросозерцание Фих-
те. Если марксизм есть натурализм, философия природы, 
то философия Фихте — есть идеализм, философия сво-
боды; если историческая необходимость, о которой гово-
рит марксизм, есть необходимость каузальная, причинная, 
то необходимость, которую устанавливает Фихте, — есть 
необходимость моральная, необходимость целей для сво-
бодной деятельности.

Если в марксизме организация хозяйственных отноше-
ний определяет научные и моральные воззрения человека, 
то, наоборот, у Фихте мораль и наука определяют органи-
зацию хозяйства. Для Фихте государство, церковь, искус-
ство, наука и хозяйство, и производственные отношения 
суть выражения свободы, продукты творческой деятельно-
сти по целям.

Более того, весь этот мир, блистающий многообрази-
ем красок и форм, есть не что иное, как наше собственное 



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 299

создание, продукт нашего творческого воображения; про-
дукт не случайный и субъективный, а необходимый и все-
общий — единая для всех, закономерная природа. И мы 
созидаем этот мир не для того, чтобы пассивно созерцать 
его и любоваться им, а чтобы действовать в нем, преобразо-
вать его; мы продуцируем его, как материал для свободного 
творчества.

Таким образом, в противоположность натурализму, кото-
рый основывает свое миросозерцание на категориях при-
чинности и субстанциальности, Фихте строит свою систе-
му на идеях свободы и конечной цели. Первопринцип его 
системы — «я», «das Ich» субъект, как свободно-разум�-
ная деятельность. Он может сказать, как Фауст: «Im Anfang 
war die That» — «вначале было действие», свободное дей�-
ствие субъекта.

Теперь мы можем определить, что значит обосновать со-
циализм в философской системе Фихте. Для марксизма — 
обосновать социализм — значит показать, что в силу неиз-
бежных экономических переворотов он необходимо явля-
ется как следствие в историческом процессе; не нарушая 
своего метода, марксизм может еще добавить, что это след-
ствие соответствует интересам одного из борющихся клас-
сов, интересам пролетариата. Для Фихте — обосновать со-
циализм — значит показать, что он является необходимой 
целью для человеческого творчества, необходимой потому, 
что она является единственным средством для достижения 
других высших целей. Фихте говорит: «Цель земной жиз-
ни человечества состоит в том, чтобы оно свободно устрои-
ло свое положение сообразно с разумом»5. Такая цель, та-
кое свободное устроение, требует социализма. Для Фихте 
мало показать, что социализм соответствует интересам не-
имущих трудовых классов; ему, как мы видели, мало даже 
показать, что социализм соответствует интересам всего че-
ловечества, ибо не всякий интерес заслуживает удовлетво-

5	 «Черты современной эпохи».



[Содержание]

300 Б. Вышеславцев

рения; он может признать социализм только тогда, если он 
постулируется моральным принципом; он обосновывает 
социализм на идее справедливости, на принципе права. Его 
социализм — не экономический, а правовой. Мы должны 
его охарактеризовать точнее, как естественно-правовой. 
Но термин «естественного права» имеет у Фихте совсем 
не то значение, какое он имел у писателей XVIII в., о кото-
рых мы говорили. Здесь дело идет не о естественных склон-
ностях и силах, заложенных в человеческую природу самим 
Провидением, — здесь говорится о тех правовых нормах, 
которые разум человеческий построяет, критикуя суще-
ствующие правовые установления. Именно к таким нор-
мам принадлежат социалистические постулаты: они не суть 
нормы действующего положительного права, ибо на зем-
ле нигде нет социалистического государства, — и вместе 
с тем, они не суть только моральные нормы, так как дело 
идет о государстве и праве; вот такие‑то нормы права, не су-
ществующие еще, но долженствующие существовать, Фих-
те называет естественным правом, правом, вытекающим 
из разума, и государство, построенное на таком идеаль-
ном праве, он называет Vernunftstaat — государство разума, 
противополагая его государству факта.

Для того, кто овладел основными идеями системы Фихте, 
тотчас же становится ясным, что естественное право у Фих-
те означает «разумное право», или право долженствую-
щее быть. В позднейшем своем сочинении, в «System der 
Rechtslehre» 1812 г., Фихте категорически высказывает 
эту мысль: «Naturrecht, d. h. Vernunftrecht, und so sollte es 
heissen» «естественное право — означает разумное право 
и так должно было бы называться». (X, 498)6. «Die Recht�-
slehre ist eine Analyse des Rechtsbegriffs a priori, als eines 
Soll». «Учение о праве — есть анализ понятия права a prio�-
ri, как некоторого долженствования» (X, 499). Наконец он 

6	 Все ссылки и цитаты указаны по I. G. Fichte: Sämtliche Werke, hrsg. v. I. 
H. Fichte 1845–46. Указаны том и страница.



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 301

говорит: «Wir entwickeln den Begriff des Rechts, als ein Soll, 
ohne die Frage nach dem empirischen: wie ist’s, oder wie kann 
es werden» (X, 548). «Мы развиваем понятие права, как 
чего‑то долженствующего, не спрашивая об эмпирическом 
факте; как оно есть, или как оно может быть».

С точки зрения Фихте — социализм может быть обос-
нован только посредством идей естественного, разумного 
права, ибо здесь дело идет не о существующем, а о должен-
ствующем быть, не о государстве факта, а о государстве ра-
зума.

Чтобы показать, в какой мере Фихте защищает социа-
лизм, удобнее всего поставить вопрос так, как это дела-
ет Антон Менгер в своей книге «Право на полный про-
дукт труда». Он говорит: «Конечные цели социализма 
можно обозначить несколькими основными экономиче-
скими правами», и указывает затем в качестве таких пра-
вовых постулатов: 1) право на полный продукт труда 
и 2) право на существование (третий постулат — «право 
на труд» — как признает сам Менгер — есть только ви-
доизменение права на существование). В различных со-
циалистических системах преобладает то один, то другой 
принцип; при этом они выступают в различных сочетани-
ях и им придается самое различное положительное содер-
жание. Поэтому гораздо легче объединить социалисти-
ческие учения на том, что они отрицают, нежели на том, 
что они утверждают. Право на полный продукт труда от-
рицает нетрудовой доход; продукт моего труда не может 
быть захвачен другим частным лицом — капиталистом 
или земельным собственником; одним словом, отрицание 
нетрудового дохода ведет к отрицанию земельной рен-
ты и прибыли на капитал, т. е. к отрицанию частной соб-
ственности на землю и на орудия производства. Этот от-
рицательный пункт есть самый общий признак всех видов 
современного социализма.

«Это отрицание нетрудового дохода, — говорит Мен-
гер, — является основной революционной идеей нашего 



[Содержание]

302 Б. Вышеславцев

времени, подобно тому, как идея политического равенства 
господствовала во время французской революции; по это-
му признаку можно отличить собственно социалистиче-
ские партии от простых партий реформы». В каком отно-
шении стоит Фихте к этим основным принципам социализ-
ма? Он отрицает нетрудовой доход, признает право на про-
дукт труда и право на существование. Таким образом, он 
всецело входит в ряды социалистов.

Фундамент нетрудового дохода — это частная собствен-
ность, римско-правовая конструкция собственности, как 
абсолютного господства над вещью; и Фихте производит 
нападение на самый фундамент, на «священную и непри-
косновенную» частную собственность. Он дает совершен-
но другую конструкцию имущественных отношений. В ос-
нову кладется понятие культуры, понятие общественного 
прогресса, понятие планомерной совместной деятельно-
сти. Мир вещей, мир природных сил — есть арена для це-
лесообразной деятельности человека; он подчиняет сти-
хийные силы своим целям, он культивирует природу; од-
нако целесообразная деятельность многих может прийти 
в столкновение и взаимно уничтожить полезные резуль-
таты; необходимо создать гармонию этих разнообразных 
деятельностей, найти их синтез.

Такой синтез, такое разрешение конфликта между сво-
бодными деятельностями есть задача права. Фихте гово-
рит: «Основная задача и основной вопрос науки о праве: 
как возможно общество свободных существ, как таковых?» 
(III, 85). Ответ дается такой: «только так, что каждое сво�-
бодное существо ограничивает свою свободу свободою 
всех остальных» (III, 92, 120). Право есть взаимоопределе�-
ние свободы многих. Только где есть спор о свободе, только 
там и право (X, 529). Право есть разрешение спора между 
свободными действиями многих (X, 546). Свобода каждо-
го должна быть сохранена, принцип автономной личности 
должен быть незыблем, поэтому спор может быть разре-
шен только в форме свободного соглашения всех с каждым 



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 303

и каждого со всеми на основах полной взаимности, т. е. по-
средством общественного договора. Ту часть общественно-
го договора, которая имеет в виду синтезировать разнооб-
разные воздействия людей на внешний мир, Фихте называ-
ет договором собственности и придает ему первостепенную 
важность. На договоре собственности покоится государ-
ство; государство есть осуществление и обеспечение это-
го договора; без реализации этого договора невозможна 
культура, невозможно планомерное воздействие на внеш-
ний мир, а следовательно, невозможно и самое существо-
вание человека. Государство должно каждому обеспечить 
известную сферу деятельности, известный круг вещей, как 
средств для его целей.

Таким образом, основанием собственности является це-
лесообразная деятельность, труд. «Продукты моего тру-
да — моя собственность». Фихте целиком принимает это 
положение (III, 219), но из его построения вытекает боль-
ше, чем только это: я имею право не только на то, что я про-
извел, но и на то, что мне нужно для моих целей, хотя бы 
я и не затрачивал труда на это средство. «Последнее осно-
вание права собственности на вещь — есть подчинение ее 
нашим целям», — говорит он (III, 114–117).

Конструкция права у Фихте, а следовательно, и права 
собственности требует строгой взаимности отношений; 
правовое отношение есть взаимоотношение; я только ра-
ди того признаю чужую сферу свободы, чтобы другие при-
знавали мою сферу свободы; поэтому тот, кто не имеет ни-
какой собственности, — не обязан соблюдать ничью соб-
ственность. Договор собственности требует, чтобы каждо-
му было предоставлено свое — suum cuique.

Теперь спрашивается, какова может, какова должна быть 
эта деятельность, ради которой заключается договор соб-
ственности? Это конечно деятельность по целям; но ка-
ковы эти цели? У каждого свои цели, целей бесчисленное 
множество; но при всем различии, нельзя ли найти общую 
цель? (III, 211. X, 530.) Такая цель есть: первая и непосред-



[Содержание]

304 Б. Вышеславцев

ственная цель всякого труда, всякой работы — это жить, 
жить своим трудом7! (III, 212–215.) И не просто жить, 
а жить как можно лучше, εὐζῆυ— «so angenehm leben, als es 
möglich ist» (III, 402). Теперь договор собственности полу�-
чает содержание, получает единую общую цель. Фихте го-
ворит: «Сфера свободных действий распределяется между 
отдельными лицами посредством договора всех со всеми, 
и из этого деления возникает собственность. Но как дол-
жно быть произведено это деление, чтобы оно было со-
образно принципу права; или достаточно того, чтобы оно 
было произведено, какой бы результат ни вышел из это-
го деления?» (III, 402.) Нет, оно определяется обшей це�-
лью: жить и давать жить другим: «leben und leben lassen!» 
(ibid.) Каждому должно быть обеспечено право жить сво-
им трудом (III, 215).

Тот, кто не имеет никакой собственности, не обязан со-
блюдать ничью собственность; более того: тот, кто постав-
лен в невозможность существовать своим трудом, также 
ничем не связан, ибо ему не предоставлено то, ради чего 
он заключает договор (X, 532). Однако если весь труд чело�-
века уходит только на поддержание жизни, то он не может 
вести достойное человека существование; его жизнь будет 
подобна жизни вьючного скота. С какою болью Фихте ви-
дит это моральное унижение человеческого рода, с какою 
силой он требует человеческих прав!

Вот его слова: «Человек должен работать; но не так, как 
вьючное животное, которое, истомившись, засыпает под 
своей ношей, а затем, после неизбежного отдыха, разбу-
женное снова влачит свою кладь. Нет, он должен работать 
без страха, чтобы возносить свое око и свой дух к небу, для 
созерцания которого он создан. Не подобает ему питать-
ся вместе со скотом; его пища так же должна отличаться 
от корма, его жилище от стойла, как его прекрасное тело 

7	 «Der Zweck aller menschlichen Thätigkeit — ist der, leben zu können» (III, 
402).



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 305

отличается от тела животного. Это его право, уже только 
потому, что он человек» (III, 423).

«Это не благочестивое пожелание только, — это право 
и назначение человечества — жить так легко, так свободно, 
с такою властью над природой, так истинно-человечно, как 
только позволяет это природа» (III, 422). Этими словами 
устраняются все пастырские проповеди личной благотво-
рительности и сострадания, все эти попытки разрешить со-
циальный вопрос посредством подвигов индивидуальной 
доброты.

Фихте примыкает здесь к своему великому учителю Кан-
ту, который сказал, что народ хочет не благотворительно-
сти, а своего права, «так как для одаренных свободой су-
ществ недостаточно пользоваться благами жизни: для них 
важен принцип, по которому они добывают эти блага»8.

Эта цель — жить культурно, жить достойно человека — 
достигается правом и государством. Это цель обществен-
ного договора, цель, сообразно с которою само человече-
ство должно урегулировать свои имущественные отноше-
ния.

И как бы для того, чтобы заставить окончательно умолк-
нуть голоса тех, которые считают эти цели низменною за-
ботой о земном, Фихте прямо заявляет, что жить, и жить 
как можно лучше, не есть, конечно, последняя цель для че-
ловечества; нет, это только первая цель для свободного 
творчества; в порядке целей это — только средство к до-
стижению конечной цели — моральной свободы: «Freiheit 
ist das höchste Gut» (IV, 410). Временная жизнь человека, 
конечно, не есть «цель в себе»; нет, она — только сред-
ство, но средство единственное, а потому святое: «Das 
zeitliche Leben — ein Kampf un Freiheit». Конечная цель 
этой временной земной жизни есть царство свободы, 
царство Божие на земле.

8	 Streit der Facultäten ed. Kehrbach, стр. 106. Ср. Losen Blättern, стр. 574 
и далее.



[Содержание]

306 Б. Вышеславцев

Теперь, в обоснование своего социализма, Фихте высту-
пает с двумя основными принципами, которые и до, и по-
сле него выставлялись социалистами: он требует национа-
лизации земли и обобществления производства. И то, и дру-
гое с логической необходимостью вытекает из его кон-
струкции собственности.

Фихте отрицает римскую конструкцию собственности 
как абсолютного господства над вещью, а потому отрица-
ет и частную собственность на землю. Такая собственность 
покоится на представлении, что существует право исклю-
чать других из пользования землею, без того, чтобы самому 
ее утилизировать; но это прямо противоречит принципу 
взаимности в праве и принципу труда как фундаменту соб-
ственности. В полном согласии со своей конструкцией соб-
ственности Фихте признает только право обработки земли 
и право на продукты этой обработки. Земледелец не может 
запретить такого пользования его землей, которое не вре-
дит обработке, напр. горного промысла. Никто не может 
предъявлять свои права на землю, которую он не в состоя-
нии обрабатывать. Невозделанная земля есть собствен-
ность общины (III, 219). Но и вся земля вообще — есть 
собственность государства, и лишь оно, согласно своей це-
ли — дать возможность всем существовать, — раздает зем-
лю в пользование отдельным лицам (X, 548). Таким обра-
зом, если земледелец не может жить своим участком, то не-
обходим передел земли (III, 218).

Цель всякого человеческого труда — жить, и жить хо-
рошо, и она достигается тем полнее, чем выше продуктив-
ность этого труда. Продуктивность же повышается с разви-
тием техники и с разделением труда (III, 422–423. X, 543). 
Общая цель всего лучше и полнее достигается общими уси-
лиями, общими средствами; «не каждый работает для себя, 
а все работают совместно для поддержания жизни всех» 
(X, 542). Все ответственны за работу каждого, ибо благо-
состояние всей общины от нее зависит. Поэтому все чле-
ны общины должны между собою урегулировать плано-



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 307

мерность своего труда. Так дедуцируется право и обязан-
ность государства регулировать производство и распре-
деление. Ведь оно, это государство, ответственно за жизнь 
всех, а следовательно, и за труд всех. Оно не может предо-
ставить эту важнейшую основу своего существования игре 
случайности, капризу личного произвола, борьбе страстей! 
Результаты такого ложного либерализма лучше всего вид-
ны на примере несоциалистического государства, которое 
Фихте подвергает жестокой критике.

Существующие государства как раз покоятся на той кон-
струкции, которую принципиально оспаривает Фихте, 
на понимании собственности как абсолютного господства 
над вещью; на них, говорит Фихте, можно видеть, к каким 
практическим последствиям приводит римская конструк-
ция собственности.

Мы видим, говорит он, государства как убежища земель-
ных собственников; власть находится на службе у этих соб-
ственников, она оплачивается ими (IV, 403). Естественно, 
что они требуют только охраны своего достояния и не же-
лают никакого иного вмешательства в свои дела. Отсю-
да — выгодность для них теории, что государство созда-
но только для охраны частных прав и что торговый оборот 
не касается государства. По этой теории, говорит Фихте, 
государство отпало бы, если бы не оставалось больше во-
ров и разбойников, ибо все остальное лежит за пределами 
его компетенции (IV, 403–404). Но государство не есть 
только принуждающая сила, оно вместе с тем и освобо-
ждающая сила; оно не есть деспот, посаженный для устра-
шения злых, оно — организованное по принципам пра-
ва общество; «нет общества иначе, как в государстве и че-
рез государство» (X, 543). Было бы легкомыслием думать, 
что все пойдет само собою, что каждый сам найдет работу 
и хлеб (III, 447). Мы видим, что получается в действитель-
ности: при полной взаимной неуверенности одни грабят 
других, зная, что и те будут их грабить, когда получат воз-
можность (III, 447). Такую экономическую свободу Фихте 



[Содержание]

308 Б. Вышеславцев

называет беззаконием: «Freiheit — das ist Gesetzlosigkeit 
des Erwerbs» (IV, 403). Результатом экономической свобо�-
ды является экономическое рабство: человечество разделя-
ется на богачей и бедняков; «Die Menschheit zerfällt in zwei 
Grundstämme: die Eigenthumer und die Nichteigenthümer» 
(IV, 404).

Таким образом, согласно Фихте, в историческом государ-
стве, в государстве факта, господствует выгода, а не спра-
ведливость, — сила, а не право; и моральная задача чело-
вечества состоит в том, чтобы превратить это фактическое 
государство в государство разума. Средством для этого яв-
ляется социализм.

Мы можем теперь точнее выяснить отношение Фихте 
к основным правовым принципам социализма. Кладет ли 
он в основание своего построения право на полный про-
дукт труда, или право на существование? в какой мере он 
отрицает нетрудовой доход?

Мы знаем, что нетрудовой доход возможен в форме зе-
мельной ренты и в форме прибыли на капитал. Земельную 
ренту Фихте отрицает, ибо он отрицает право частной соб-
ственности на землю; но как он относится к другому виду 
нетрудового дохода: к прибыли на капитал? как он относит-
ся к праву частной собственности на орудия производства? 
Непосредственных указаний на это мы не имеем, и, однако, 
вопрос решается совершенно определенно. Прежде всего, 
необходимо выяснить, почему Фихте не говорит об этой 
стороне нетрудового дохода. Дело объясняется тою исто-
рическою действительностью, какую он имел перед собою. 
Промышленный переворот произошел в Германии, как вы-
ясняет Зомбарт9, в 50‑х годах XIX столетия, до тех пор гос�-
подствовал старый тип промышленности — ремесленное 
производство. Господство капитализма до 50 годов огра-
ничивалось почти исключительно одной Англией. Поэтому 

9	 Зомбарт, «Германия накануне экономического переворота» стр. 1–5. Ср. 
«Развитие капитализма».



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 309

те социальные классы, какие Фихте имел пред собою, бы-
ли: представители феодального землевладения — юнкера, 
и представители ремесленного производства и распределе-
ния — мелкие ремесленники и торговцы. Именно послед-
них, как представителей труда, Фихте и берет под свою за-
щиту.

Что же касается современной буржуазии, капиталистов 
в современном смысле слова, равно как современных наем-
ных рабочих, пролетариата, то их Фихте еще не знает, ибо 
эти классы выделились в его отечестве лишь 50 лет спу-
стя. Поэтому для него не возникает и вопроса о праве соб-
ственности на орудия производства.

Однако с его точки зрения этот вопрос решается в том 
же смысле, как и вопрос о земельной собственности: Фих-
те отрицает нетрудовой доход принципиально и во всех его 
видах; ведь нетрудовой доход есть захват продуктов чужого 
труда, захват, основанный на римско-правовой конструк-
ции собственности, которая позволяет исключать других 
из пользования вещью без того, чтобы самому быть в со-
стоянии ею пользоваться. Такую собственность, как неиз-
бежно ведущую к эксплуатации, Фихте отрицает. Он при-
знает оба основных социалистических принципа: право 
на полный продукт труда и право на существование, при-
чем дает их синтез — право существовать своим трудом, 
и не простое право на существование, а право на достой-
ное человека существование, право на свободный досуг, 
право на умственное развитие. Так широко понимает Фих-
те задачи социалистического государства.

Теперь спрашивается, каковы те практические средства, 
которые ведут к осуществлению этих целей. На это Фих-
те отвечает в своем «Замкнутом торговом государстве». 
В главных чертах они таковы. Чтобы граждане могли жить, 
ни в чем не нуждаясь, они необходимо должны: 1) произве-
сти нужное количество сырых продуктов; 2) обработать 
эти продукты и 3) распределить их посредством обмена. 
Отсюда необходимость трех родов деятельности, трех со-



[Содержание]

310 Б. Вышеславцев

стояний (Stände) в государстве: производители, ремеслен�-
ники и купцы. Число производителей определяет число ре-
месленников; число тех и других определяет число купцов. 
Это отношение равновесия регулируется государством, по-
этому оно определяет количество людей каждого состоя-
ния. Состояния образуют замкнутые цехи. Но ввоз про-
дуктов из‑за границы нарушает равновесие; поэтому ино-
странная торговля запрещается; само государство образует 
замкнутый союз. Принцип замкнутости составляет основу 
всего построения, как показывает уже самое заглавие «За-
мкнутое торговое государство». Для осуществления всех 
этих мер требуется непрерывный полицейский надзор, ор-
ганизация полицейского государства.

Необходимо признать весь этот проект крайне неудач-
ным, даже для своего времени; он требует возврата к сред-
невековым цеховым организациям; более того, он реста-
врирует античную идею самодостаточности государства, 
идею совершенно неприложимую к новому миру10. Неуда-
ча постигла нашего философа потому, что он вторгся в об-
ласть, лежащую вне его компетенции. Вопрос ставился 
о том, как должно быть устроено народное хозяйство, что-
бы каждый мог жить своим трудом. Очевидно, что ответить 
на это может только прикладная политическая экономия. 
Вопрос о средствах есть вопрос техники, вопрос приклад-
ной науки, которая находится в теснейшей связи с чистой 
наукой, устанавливающей законы; что же касается практи-
ческой философии, то она устанавливает только конечные 
цели для техники или же критикует те цели, какие преследу-
ются фактически данной техникой.

Шмоллер говорит: «заслуга Фихте состоит в том, что он 
показал безнравственность современного хозяйственно-
го оборота и, вместе с тем, нарисовал задачи, которые дей-
ствительно должны быть для каждого экономиста истин-
ным идеалом правомерной экономии». Можно добавить, 

10	 См. Еллинек, «Право совр. госуд.», 286–285.



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 311

что Фихте должен был ограничиться этим; как, какими 
средствами достигать этих идеалов, как разрешить эти зада-
чи — это уже дело экономиста. И Шмоллер, как экономист, 
имел право отрицать те средства, которые предлагал Фихте, 
и вместе с тем признавать незыблемость его этико-фило-
софских принципов. Он говорит: Фихте правильно указал, 
каковы истинные задачи человеческого общества, но оши-
бался в том, каковы средства к их осуществлению.

Обозревая теперь построение Фихте в его целом, со все-
ми достоинствами и недостатками, и задавая себе вопрос 
о его принципиальной философской ценности, мы должны 
помнить прежде всего, что это только первое слово идеали-
стической философии о социализме, а никак не ее послед-
нее слово. Когда Кант установил основной принцип практи-
ческой философии, принцип личности как самоцели, то он 
в сущности предрешил вопрос социализма; захват продук-
тов чужого труда, присвоение себе нетрудового дохода все-
гда влечет за собою опасность обращения личности рабоче-
го в средство и только в средство.

Как Кант относился к имущественной эксплуатации, вид-
но из его собственных слов: он называет весною по отноше-
нию к человеческому роду, когда одни пользуются выгода-
ми, ради которых другие должны терпеть тем большие ли-
шения11.

Заслуга Фихте состоит только в том, что он сделал последо-
вательный вывод из этического принципа Канта. Но в систе-
ме Фихте этический принцип Канта претерпел значительные 
изменения. Принцип автономной свободной личности как 
идеи, конструирующей этику, превратился у Фихте в миро-
вой принцип, в первооснову; абсолютное «я», субъект, как 
бесконечная деятельность, есть первооснова всего сущего 
и всего должного, есть принцип и онтологический, и телео-
логический. Примат практического разума превратился в су-
веренитет практического разума. Философия посредством 

11	 S. W. ed. Rosenkranz Bd. IX, S. 304. Ср. Bd. IV, S. 329–330.



[Содержание]

312 Б. Вышеславцев

интеллектуального созерцания раскрывает подпочву миро-
вого процесса, его метафизическое основание; и это основа-
ние есть бесконечная деятельность свободного «я».

Характеризуя миросозерцание Фихте и обоснование 
социализма в этом миросозерцании, мы сравнивали его 
с историческим материализмом Маркса и Энгельса. По-
лучались две полярных нравоучительности: материализм 
и идеализм; философия природной необходимости и фи-
лософия этической свободы. Платон говорит: «противо-
положности как бы связаны концами». Что общего нахо-
дим мы в этих системах? Прежде всего они требуют социа-
лизма. Но этого мало, в их миросозерцаниях должна быть 
скрыта какая‑то точка соприкосновения, которая делает 
их полярными. Теперь уже нетрудно усмотреть ее: обе си-
стемы утверждают, что открыли истинную первооснову ис-
торического процесса; обе системы покоятся на метафизи-
ческом фундаменте. Нетрудно открыть и метафизическую 
родословную марксизма, которая открывает его кровное 
родство с системой Фихте: Гегель говорит, что в его систе-
ме субстанция становится субъектом. Эту основную мысль 
он берет у Фихте. Левые гегельянцы, и в числе их Маркс, 
снова сделали субъект субстанцией и, притом, материаль-
ной субстанцией. Правильность этой генеалогии подтвер-
ждает сам Энгельс; он говорит: «Мы, немецкие социали-
сты, гордимся тем, что происходим не только от Сен-Си-
мона, Фурье, Оуэна, но и от Канта, Фихте, Гегеля».

Таким образом, социализм Маркса и Энгельса так же, 
как и социализм Фихте, покоится на метафизической ос-
нове. Поэтому прав Зомбарт, когда говорит: «Только 
в этом слиянии политических и экономических стремлений 
с догмами метафизически обоснованного воззрения на мир 
и жизнь находится объяснение того догматического фана-
тизма, той непреодолимой силы веры, с которой так часто 
защищаются учения социализма»12.

12	 Социализм и социальное движение.



[Содержание]

Обоснование социализма у Фихте (1908) 313

Если мы теперь, в заключение, спросим себя, в чем же со-
стоит основная черта фихтеанской метафизики, то мы дол-
жны ответить: в ее этическом характере. Этико-метафизи-
ческий фундамент поддерживает все построения этой си-
стемы. Могучий призыв к моральному творчеству делает 
ее особенно увлекательной. Все великие вопросы человече-
ства и, в числе их, социальный вопрос ставятся здесь как во-
просы этики. В этом и состоит то первое слово идеалисти-
ческой философии о социализме, которое она произносит 
устами Фихте; оно сохраняет свое значение и по настоя-
щее время. Глава современных неокантианцев Герман Ко-
ген, который отрицает фихтеанскую метафизику, признает 
правильной точку зрения Фихте на социальный вопрос как 
на вопрос этический. Он говорит: «Социализм прав, по-
скольку он основывается на этическом идеализме. Этиче-
ский идеализм служит ему основанием»13.

13	 Cohen: «Einleitung mit kritischem Nachtrag» zur 5 Ausgabe der «Gesch. d. 
Mat.» Fr. Al. Lange. 1896.



П. Струве

Современный кризис в политической 
экономии. Его философские мотивы 
и проблемы1

Всякая наука находится постоянно в процессе пре-
образования и перестройки. Одни ее части идут на слом, 
другие — воздвигаются вновь. И потому всякую речь 

1	 Печатается по первой публикации: П. Струве. Современный кризис 
в политической экономии. Его философские мотивы и проблемы // 
Логос. Книга 1. М., 1911. С. 123–144. Примечание автора здесь и да-
лее: Настоящая статья воспроизводит в изложении самого автора не-
мецкую статью, помещенную в последнем (третьем) выпуске I тома 
немецкого Logos’a под заглавием «Ueber einige grundlegende Motive 
im nationalökonomischen Denken». Основная тема первой части 
предлагаемой статьи была уже затронута автором на русском языке 
в статье «О некоторых основных философских мотивах в развитии эко-
номического мышления», напечатанной в «Известиях С.‑П. Б. Поли-
технического Института», том X, вып. I. (1908 г.) Теме второй части 
этой статьи («Проблема естественного закона») посвящена более об-
ширная работа автора, напечатанная под заглавием «Основной дуализм 
общественно-экономического процесса и идея естественного закона» 
в «Вопросах философии и психологии» за 1910 г. (сентябрь–октябрь) 
и составляющая главу из подготовляемой к печати книги «Хозяйство 
и цена». В настоящей статье некоторые основные критические и кон-
структивные идеи этой книги предлагаются вниманию читателей в са-
мой общей формулировке.



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 315

о кризисе в той или иной науке можно было бы принять 
за самообман или за притязание, означающее ориги-
нальничание и реформаторскую самоуверенность. Раз-
ве не всякая наука пребывает в состоянии хронического 
кризиса? И разве то, в чем усматриваются признаки кри-
зиса, не может быть еще с большим правом признавае-
мо за нормальное состояние? Но автора этих строк спор 
о словах («кризис» и пр.) нисколько не занимает; даже 
формально-психологические различения и квалификации 
не интересуют его в настоящем контексте. Нижеследую-
щие рассуждения направлены на существо дела. В наши 
дни, когда гносеологические и методологические иссле-
дования во всякой науке, и особливо в политической эко-
номии, занимают так много места, я бы сказал — слиш-
ком много места, быть может, настало время принципи-
ально выдвинуть на первый план некоторые объективные 
соотношения и заняться не методикой науки, а ее реаль-
ными проблемами. Вне всякого сомнения, специальное 
экономическое исследование занимается именно такими 
реальными проблемами. Но дело в том, что между этим 
специальным исследованием и философски ориентиро-
ванным синтетическим рассмотрением — с тех пор, как 
этическая политическая экономия и марксизм по спра-
ведливости были философски дискредитированы, — об-
разовалась пропасть, которую разнообразные методо-
логические попытки лишь расширяют, лишь еще ярче 
освещают. Рудольф Штаммлер, на мой взгляд, стяжал се-
бе немалую заслугу тем, что он довел до последней край-
ности гносеологическое истолкование политической 
экономии, — истолкование, в котором реальные про-
блемы науки улетучились в категориях теории познания. 
Тем самым Штаммлер явился зачинателем спаситель-
ной реакции против деспотического вмешательства тео-
рии познания в дела политической экономии. Если меня 
не обманывают все признаки, мы уже теперь находим-
ся, несмотря на видимое господство гносеологического 



[Содержание]

316 П. Струве

критицизма, в состоянии далеко зашедшего бунта про-
тив этого господства. Было бы весьма важно философски 
осознать и оправдать это восстание против гносеологии. 
Но последующие рассуждения мои не имеют в виду этой 
чисто критической задачи. Они задаются не столько обо-
роной, сколько нападением и стремятся установить из-
вестные положительные результаты по существу. Автор 
сильнее и болезненнее, чем кто‑либо другой, ощущает, 
в какой мере его рассуждения недостаточны, в какой ме-
ре они дают лишь намеки, подлежащие дальнейшему раз-
витию. И в то же самое время он чувствует потребность 
выступить с этими рассуждениями пред более широким 
кругом лиц, чем люди, заинтересованные проблемами по-
литической экономии как специальной науки. В самом 
деле: тут речь идет о важных делах и самой экономиче-
ской науки, и всей той духовной работы, как теоретиче-
ского, так и практического свойства, которая либо черпа-
ет свои мотивы из политической экономии, либо, в свою 
очередь, вносит в нее свой вклад — словом, здесь речь 
идет о культурных проблемах первостепенной важности. 
А ведь издание «Логос» поставило себе задачей в союзе 
со специальными науками философски осмысливать куль-
турные проблемы современного человечества.

Развитие наук о культуре и, в частности, наук социаль-
ных представляет некоторое своеобразие. Что практиче-
ские мотивы определяют это развитие, стало особенно 
со времен «материалистического» понимания истории 
тривиальной истиной. Этическое направление в полити-
ческой экономии в конце концов означало не что иное, 
как признание той же истины, которой был лишь придан 
практически-политический смысл и которая была постав-
лена на службу государственно-социального идеала. С тех 
пор стало излюбленным занятием — спрашивать и иссле-
довать, к каким практическим мотивам восходят те или 
иные научные положения, как, например, в учениях како-
го‑нибудь Адама Смита или Жана Батиста Сэ выражается 



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 317

дух подымающегося капитализма, как идеи какого‑нибудь 
Аристотеля определяются, между прочим, учреждением 
рабства. Давно пора — и я, думаю, именно в наше время 
это повелительно диктуется — обернуть самую постанов-
ку вопроса. Ибо не только все теоретические идеи име-
ют практические корни, но также и все практические воз-
зрения имеют известный теоретический смысл. Для на-
уки, а также и для практики, быть может, важнее ставить 
вопрос о том, какие теоретические, т. е. принципиально 
долженствующие быть независимыми от воли и интере-
сов людей положения («высказывания») лежат в основе 
тех или иных практически политических постулатов, или 
так называемых социальных идеалов и их многообразных 
предпосылок или ответвлений, чем ставить обратный во-
прос. На первый взгляд кажется, что только что формули-
рованное требование тоже есть нечто совершенно триви-
альное. Однако, с точки зрения общего хода развития об-
щественных наук, это совершенно не так. Во всяком слу-
чае, дело тут идет о тривиальной истине, которая в наше 
время фактически предана забвению и даже презрению. 
Не следует забывать, что в столь модном в настоящее вре-
мя прагматизме, своеобразная привлекательность кото-
рого состоит в чисто психологическом овладении много-
образием вселенной и в «религиозном» отрицании объ-
ективно-общеобязательного понятия истины, психологи-
ческий релятивизм и в самой философии доведен до по-
следней крайности и получил такое принципиальное 
обоснование, которого у него в такой форме прежде ни-
когда еще не имелось.

Специальные науки, которые, подобно политической 
экономии, и без того постоянно находились в плену чисто 
практической точки зрения, для которых свой домашний 
«прагматизм» есть исконное явление, могут при таких 
обстоятельствах сохранить свой научный характер, лишь 
энергично свернув с пути двусмысленностей и объявив 
им жестокую войну.



[Содержание]

318 П. Струве

I. 
Универсализм и сингуляризм2

Еще до самого последнего времени подобный поворот 
и подобная борьба представлялись довольно безнадеж-
ным делом. Развитие политической экономии стояло под 
знаком социализма, и этическое направление в политиче-
ской экономии было лишь более слабым выражением, ес-
ли не вульгаризацией, того же социализма. Чрезвычайно 
любопытно следить по литературе политической эконо-
мии и социальной политики с сороковых годов XIX века, 
приблизительно со времени выхода в свет первого издания 
«Sozialismus und Kommunismus des heutigen Frankreichs» 
Лоренца Штейна, как экономическая наука попадает в плен 
к социализму. До самого новейшего времени можно бы-
ло бы проследить этот процесс. Было бы, например, весьма 
благодарной задачей показать, как постепенно такой ори-
гинальный ум и такая отмеченная сильным темперамен-
том индивидуальность, как Л у й о  Б р е й т а н о ,  — ради 
краткости я позволю себе употребить несколько странное 
выражение — был «социализирован». Но теперь, на мой 
взгляд, мы не только находимся в конце этого чрезвычайно 
многозначительного для всего культурного развития про-
цесса, — незаметно мы уже вступили в совершенно иную, 
диаметрально противоположную, эволюцию: мы пережи-
ваем к р и з и с  с о ц и а л и з м а 3.

Почему же этот поворот наступил так незаметно? И ка-
ково его значение для развития и самопознания экономи-
ческой науки?

Вера в полный параллелизм и полную одновремен-
ность известных практических и идеологических процес-

2	 Для терминов «сингуляризм» и «универсализм» ср. Гете, Ueber Natur
wissenschaft; Einzelne Betrachtungen und Aphorismen, I, в Sprüche in Prosa.

3	 О кризисе социализма я писал в «Русской Мысли» в своей статье «Facies 
hippocratica», вошедшей в сборник моих статей за пятилетие 1905–
1910 гг. «Patriotica» (СПб. 1911 г. Издание Д. Е. Жуковского). 



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 319

сов и движений является предрассудком. И это нетрудно 
показать. Экономический либерализм в значительной ме-
ре практически вошел в жизнь лишь во второй половине 
XIX века, т. е. он осуществился в такое время, когда он ду�-
ховно был уже преодолен и, так сказать, сдан в архив. Ду-
ховная сдача в архив, кризис социализма как некоего идео-
логического единства совершается и впредь будет совер-
шаться в процессе «осуществления» социализма, посреди 
его «побед». Вот почему нельзя заметить этого процес-
са, если стоять на какой‑нибудь практической обсервато-
рии, безразлично на какой: на обсерватории ли «централь-
ного союза промышленников» («Zentralverband der 
Industriellen») или же на таковой социал-демократической 
рабочей партии. Такие перемены могут быть замечены 
и сигнализованы лишь с научного наблюдательного пункта.

Что такое социализм, если его мыслить себе не как не-
определенный символ широкого и многообразного соци-
ального движения, а как идею, которая может притязать 
на руководящее значение для научного созерцания соци-
ально-экономического процесса? В этом последнем смыс-
ле социализм означает идею возможности полной и окон-
чательной рационализации социального и экономическо-
го процесса. Эта мысль есть теоретическое положение, 
не только практический постулат. И человечество начина-
ет сомневаться в истинности этого положения, или, вернее, 
оно начинает видеть в нем некое кардинальное заблужде-
ние. Устанавливая это, я имею в виду не отдельные заявле-
ния, встречающиеся в литературе, а то настроение, частью 
еще бессознательное, но тем более могущественное, кото-
рое, подымаясь из глубины экономической жизни, с прину-
дительной силой сообщается научной совести.

Социализм — сказал я — означает идею возможности 
полной рационализации социально-экономического про-
цесса. Для каких целей будет или может быть произведена 
подобная рационализация, т. е. вопрос о дестинатарии со-
циализма, имеет в настоящем контексте второстепенное 



[Содержание]

320 П. Струве

значение. Для теоретического синтетического воззрения 
на социально-экономический процесс идея социализма су-
щественна прежде всего в том смысле, в каком мы ее очер-
тили выше.

Если эту идею социализма поставить на очную ставку 
с классической идеей экономического либерализма, то мы 
будем приведены к тому, на первый взгляд довольно неожи-
данному, выводу, что они до известной степени совпадают.

Рационализация социально-экономического процес-
са может служить верховным понятием для того и друго-
го. Это обстоятельство, на мой взгляд, в известной степени 
объясняет ту легкость, с какой либерализм был вытеснен 
или, по крайней мере, идеологически оттеснен на задний 
план социализмом. А в то же время различие между обоими 
этими воззрениями очень глубоко и не лишено существен-
ного значения в том контексте, который нас интересует.

Классический экономический либерализм с его верою 
в «естественную гармонию» был твердо убежден в воз-
можности самопроизвольной («спонтанной») рациона-
лизации социально-экономического процесса, а именно он 
полагал, что эта рационализация явится результатом сво-
бодной игры хозяйственных сил, вытечет из взаимодей-
ствия отдельных (сингулярных) человеческих воль. Л и б е -
р а л и з м  е с т ь  с и н г у л я р и с т и ч е с к и й  р а ц и о н а -
л и з м .

Социализм в его чистой форме представляет себе ту ра-
ционализацию, о которой идет речь, как продолжающийся 
акт единой универсальной (человеческой) воли. С о ц и а -
л и з м  е с т ь  у н и в е р с а л и с т и ч е с к и й  р а ц и о н а -
л и з м .

Принципиально экономический либерализм тожествен 
по существу с индивидуалистическим анархизмом. И тот 
и другой верят в возможность осуществляющейся в сво-
бодной игре сингулярных воль самопроизвольной («спон-
танной») рационализации социально-экономического 
процесса. И исторически родство либерализма и анархиз-



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 321

ма несомненно. Оно воплощается в образах Го д с к и н а , 
который начал как кооперативный социалист, с уклоном 
в сторону анархизма, и окончил — как редактор почтенно-
буржуазного лондонского «Экономиста», и его младшего 
товарища по «Экономисту», Ге р б е р т а  С п е н с е р а .

Понятие рационализации я употребляю в точном смыс-
ле — целесообразного управления и упорядочения эко-
номических и социальных отношений волею человеческо-
го субъекта (совершенно безразлично, есть ли такой субъ-
ект физическое или юридическое лицо). Социализму, как 
идее рационализации, проложил путь не только либера-
лизм, но и историко-этическая школа. Весьма мало обраща-
ли внимания на тот любопытный и знаменательный факт, 
что, в отличие от исторической школы в правоведении, ко-
торая подчеркивала момент самопроизвольного («спон-
танного») иррационального роста, «исторический дух» 
и примыкающее к нему этическое направление в полити-
ческой экономии в своей основе и в конечном счете все-
гда были ориентированы в государственно-рационалисти-
ческом смысле. Для П у х т ы  и С а в и н ь и  характерен ир-
рационально-ориентированный универсализм, между тем 
как, например, Ш м о л л е р , несмотря на всю приписывае-
мую ему неясность мышления и туманность изложения, 
в конечном счете является ярко выраженным государствен-
ным универсалистом. Экономический либерализм был син-
гуляристичен, но либеральная политическая экономия — 
и это обстоятельство делает невозможным всякую слиш-
ком упрощенную, «симплистическую» конструкцию связи 
теоретического развития с практическими идеологиями — 
была в своем теоретическом созерцании хозяйственной 
жизни, можно было бы, пожалуй, сказать в своем м е т о д е , 
несколько расширяя смысл этого слова, воззрением ско-
рее универсалистического, чем сингуляристического типа, 
можно различать два универсализма: один более «практи-
ческий» и другой более «теоретический». Они перепле-
таются между собой, но они отнюдь не совпадают на всем 



[Содержание]

322 П. Струве

своем протяжении. Практический универсализм, так как он 
вылился в форму социализма, подчеркивает единую регули-
рующую волю, которая в хозяйстве возвышается над син-
гулярными волями, иначе говоря — подчеркивает субъек-
тивное телеологическое единство. Теоретический универ-
сализм подчеркивает объективное единство жизненного 
процесса, но не конструирует ясно и отчетливо какого‑ли-
бо субъекта этого единства. Такой субъект всегда, однако, 
п р и м ы ш л я е т с я .

Не только «либеральная» политическая экономия была 
универсалистична. Универсалистическое понимание эко-
номических явлений восходит, собственно говоря, к мер-
кантилистам — у них оно было обусловлено в значитель-
ной мере их практической позицией, требованием госу-
дарственного руководительства хозяйственной жизнью. 
А затем физиократы, которые, с одной стороны, могут 
быть признаваемы первыми «либеральными» экономи-
стами, с другой стороны, вполне усвоили себе универса-
листическое понимание меркантилистов, и в «Tableau 
economique» К е н э  дали экономическому универсализ�-
му классическое выражение, ничего подобного которо-
му не создавала вся дальнейшая политическая экономия 
до М а р к с а  и, может быть, Р о д б е р т у с а . Но и в преди-
словии Р и к а р д о  к его «Principles» разве не выражается 
то же универсалистическое понимание хозяйственной жиз-
ни? Затем у М а р к с а  и у Р о д б е р т у с а  экономический 
универсализм получает наиболее резкое выражение. И это 
вовсе не случайно, ибо у шеллингианца Р о д б е р т у с а  и ге-
гелианца М а р к с а  универсализм классической политиче-
ской экономии сливается с универсалистической тенден-
цией послекантовской германской философии. И в то же 
время теоретический универсализм этих обоих мыслителей 
вступает в неразрывное соединение со своим практически-
политическим коррелятом — социализмом. Теоретический 
универсализм образует вместе с практическим некоторое 
единство. Социализм празднует победу по всей линии. Да-



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 323

бы избежать недоразумений, я хочу подчеркнуть здесь один 
пункт. Д и т ц е л ь  в свое время в известной монографии 
о Р о д б е р т у с е  указал на и н д и в и д у а л и с т и ч е с к у ю 
тенденцию тех социалистических направлений, которые он 
под наименованием «коммунизма» противопоставил «со-
циализму» в собственном смысле, как учению о практиче-
ском примате общественного целого над отдельными лич-
ностями. То, что я имею здесь в виду, не имеет ничего об-
щего с только что упомянутым различением Д и т ц е л я . 
Индивидуалистический с известной практически-этиче-
ской точки зрения «коммунизм» М а р к с а  в том теорети-
ческом смысле, который занимает нас, покоится на совер-
шенно универсалистическом фундаменте, и в этом смысле 
вполне совпадает с проникнутым совсем иным практиче-
ски-этическим духом социализмом Р о д б е р т у с а . Такое 
совпадение указывает на то, что в основе этих весьма раз-
личных практически-этических воззрений в конечном счете 
лежит некоторый общий логически-онтологический мотив. 
И таким мотивом является мотив универсалистический, 
или реалистический в логическом смысле слова. Ему подчи-
няется все социалистическое или хотя бы имеющее социа-
листический уклон мышление.

В стороне от этого развития стоят те направления в по-
литической экономии, которые могут быть объединены 
под сборным названием «школы предельной полезности». 
Но и они отнюдь не вполне свободны от влияния универса-
листического мотива. И представители этих сингуляристи-
ческих направлений отдают обильную дань универсализ-
му. Для того, чтобы убедиться в этом, достаточно заглянуть 
в остроумное и изящное произведение Фридриха ф о н -
В и з е р а  «Der natürliche Wert».

У выдающегося американского теоретика Джона К л а р -
к а 4 , который в теоретическом отношении имеет много то-
чек соприкосновения с «школой предельной полезности» 

4	 Его главное произведение «The distribution of wealth». New York. 1899.



[Содержание]

324 П. Струве

и который практически является настоящим «буржуазным 
экономистом», универсалистический мотив5 получает та-
кую сипу, что приводит к настоящему реализму понятий, 
к некой логической «мифологии капитала», которая, как 
метко показал Б е м  Б а в е р к , представляет замечатель-
ный pendant к марксовой конституции ценности6. А в то же 
время мы не можем не заметить, что и сам Б е м  Б а в е р к 
в своем «социальном капитале» создал совершенно уни-
версалистическую категорию.

Под экономическим универсализмом я разумею такое 
воззрение на экономическую жизнь, которое a priori рас�-
сматривает ее как некое целое. Синтез тут принципиаль-
но предшествует анализу. Универсалистическое понима-
ние с самого начала оперирует «совокупным продуктом» 
народно-хозяйственного целого и доискивается, как этот 
продукт «распределяется». Универсалистическое пони-
мание вычеканило также понятие социального «класса», 
как некоторого, заранее определенного, данного единства, 
и без дальнейших размышлений пользуется этим понятием. 
Быть может, до сих пор недостаточно обращали внимание 
на то, что гораздо раньше, чем современная социология, от-

5	 Этот универсализм весьма ярко выступает в той чрезвычайно верной духу 
Кларка формулировке его воззрений, которую дал Шумпетер и из кото-
рой я заимствую следующее место: «Кларк объясняет цену не из индиви-
дуальных оценок отдельных благ. Он такое объяснение, наоборот, считает 
принципиально ложным и полагает, что этот последний способ понима-
ния приводит к признанию гораздо более высоких цен, чем те, которые 
фактически существуют. Для него народное хозяйство есть действующий 
по единому плану организм; потребление и производство представляют-
ся ему общественными факторами в том смысле, что они не могут быть 
понимаемы исключительно как равнодействующая индивидуальных по-
ступков, хотя в основу своих рассуждений Кларк полагает начало индиви-
дуального эгоизма, а не какой‑либо другой принцип». «Professor Clarks 
Verteilungstheorie» в Zeitschr. Für Volkswirtschaft, Sozialpolitik und Verwal�-
tung», XV Band, 4 Heft. S. 333.

6	 Eugen v. Böhm-Bauerk. Zur neuesten Literatur über Kapital und Kapitalizm. 
Wien u. Leipzig. 1907.



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 325

части под влиянием материалистического понимания исто-
рии, стала оперировать понятием «класс» — это понятие 
в политической экономии являлось уже постоянной кате-
горией, играющей важную роль в теоретических рассужде-
ниях7. М а р к с  взял его оттуда готовым. Проблема «рас-
пределения» в ее традиционной обрисовке — а в этой об-
рисовке она до сих пор господствует над всем экономиче-
ским мышлением — могла вообще вырасти лишь на поч-
ве универсалистического понимания. Можно сказать, что 
совершенно независимо от тех реальных сил, которые об-
условили собой процесс развития социализма, самая поста-
новка проблемы распределения с логической необходимо-
стью должна была кульминировать в идее социализма8.

7	 Приведу лишь две иллюстрации: в известном физиократическом «Abregé 
des principes de l’economie politique» Маркграфа Карла-Фридриха Ба�-
денского (Karlsruhe, отд. изд. 1786 г. chez Michel Macklot) под заголов�-
ком «Classes sociales» (p. 24) мы читаем: «La division de la société en trios 
classes est nécessaire pour discerner la marche des rapports des homes entre 
eux». Понятие социального класса есть вообще излюбленное понятие 
физиократов. Но и у А д а м а  С м и т а  заголовок первой книги гласит: 
«of the causes of improvement in the productive powers of labour and o f  t h e 
o r d e r  a c c o r d i n g  o f  w h i c h  i t s  p r o d u c e  i s  n a t u r a l l y  d i s t r i b u t -
e d  a m o n g  t h e  d i f f e r e n t  r a n k s  o f  t h e  p e o p l e » . На предисловие 
Р и к а р д о  к его «Principles» я уже указал выше.

8	 Универсалистическая проблема «распределения» родилась в недрах 
этики и философии права. Экономическое «распределение» восходит 
к «распределительной справедливости» А р и с т о т е л я . Правда, А р и -
с т о т е л ь  как раз не распространял на экономический процесс этого по-
нятия (Ср. «Никомонова этика», книга 5). Иное понимание мы находим 
уже у Го б б с а  (ср. его любопытные рассуждения в «Левиафане» Part II 
Chap. 24, где понятие экономического распределения сводится к понятию 
закона суверенной власти. «And this they well knew, of old, who called that 
Νόμος (that is to say Distribution), which we call Law; and defined justice by 
distributing to every man his own». Фактически то понятие справедливости 
римского права, на которое здесь прямо ссылается Го б б с , восходит 
к Аристотелевой справедливости. Ср. Richard L o e n n i n g . Geschichte der 
strafrechtlichen-Zurechnungslehre I. Die Zurechungslehre des Aristoteles. Ie-
na. 1903. 31–3.



[Содержание]

326 П. Струве

Противоположность универсалистического и сингуляри-
стического понимания аналогична в области логики анти-
теза: реализм — номинализм. Существуют формы универ-
салистического понимания, которые сознательно или бес-
сознательно опираются на известного рода реализм поня-
тий. В наше время, когда восходящий к Б е р к л и  и Ю м у 
идеалистически-позивистический номинализм вытесняется 
в философии критически обоснованным реалистическим 
воззрением (Гуссерль!), вдвойне важно указать на опасно-
сти, которые таятся в универсалистической тенденции для 
специальных наук. Критическое воскресение логического 
реализма не должно служить к укреплению некритических 
универсалистических конструкций в специальных науках. 
Ибо отказ от номиналистического воззрения в логике во-
все не означает торжества универсализма в специальных 
науках. Правда, относительно прошлого можно сказать на-
оборот: там логический реализм всегда влечет за собой уни-
версалистические конструкции. Так, логический реализм 
великих метафизических систем Шеллинга и Гегеля явил-
ся питательной почвой для тех универсалистических кон-
струкций в социальной науке, которые дали Р о д б е р т у с , 
М а р к с  и Л а с с а л ь . Не диалектический метод заимство-
вал в действительности М а р к с  от Ге г е л я , а его логиче-
ский реализм, который получает онтологическое истол-
кование и расширение. Здесь — связующее звено между 
«идеалистом» Ге г е л е м  и «материалистом» М а р к с о м . 
Столь прославленный, так наз. «объективизм» М а р к с а 9 
есть не что иное, как применение к специальной науке по-
литической экономии логически-онтологического реализ-
ма Ге г е л я  и — я пойду дальше — схоластиков. Для меня 
совершенно ясно, что Марксова теория трудовой ценности 
по своему логическому строению много столетий тому на-
зад имела грандиозную аналогию и прообраз в реалистиче-

9	 Особенно выдвинутый Зомбартом в его известной статье о третьем томе 
«Капитала» (Brauns Archiv B. VII). 



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 327

ски обоснованном схоластическом учении о первородном 
грехе. Отдельный товар, с точки зрения М а р к с а , так же 
необходимо участвует в общественной ценностной суб-
станции, как для схоластики отдельный человек участвует 
в грехе Адама. Возьмите третий том «Капитала» с его со-
циологическим увенчанием трудовой теорией ценности — 
и сопоставьте эти рассуждения с схоластическими учения-
ми о первородном грехе. Точно так же, как у М а р к с а , эм-
пирические «цены» управляются законом ценности, так 
сказать, заимствуют свое бытие от субстанции ценности, 
так для схоластики эмпирические действия людей опреде-
ляются первородным грехом.

Вот несколько сопоставлений.
М а р к с : «Все это может быть всего легче изображено, 

если мы всю товарную массу сперва одной отрасли произ-
водства будем рассматривать как один товар и сумму цен 
многих тожественных товаров — как слагаемые, образу-
ющие одну цену; тогда то, что было сказано относительно 
отдельного товара, буквально приложимо к находящейся 
на рынке товарной массе определенной отрасли производ-
ства. Что индивидуальная ценность товара отвечает ее об-
щественной ценности — осуществляется или определяется 
в том смысле, что совокупное количество данного товара 
заключает необходимую для его производства обществен-
ную работу и что ценность этой массы равняется ее рыноч-
ной ценности»10.

Фома Аквинат: «Мы должны сказать, что все люди, кото-
рые рождаются от Адама, могут быть рассматриваемы как 
один человек, поскольку они совпадают в своей природе, 
которую они получили от своего праотца, подобно тому, 
как, например, все люди, которые живут в одном графстве, 
считаются за одно тело и все графство за одного человека. 
Порфирий говорит также, что, как участники в роде, мно-

10	 Цитировано по Köhler’у, Realismus und Nominalismus in ihrem Einfluss auf 
die dogmatischen Systeme des Mittelalters. Gotha. 1858.



[Содержание]

328 П. Струве

гие люди составляют одного человека. Так, многие люди 
произошли от Адама, как многие члены одного тела. Дея-
ния же одного члена, например, руки, не есть добровольное 
деяние самой руки, но добровольное деяние души, которая 
движет рукой. Поэтому убийство, которое совершает рука, 
не может быть вменено руке так, как если бы мы рассматри-
вали руку, самое по себе, отделенную от тела. Убийство мо-
жет быть вменено руке, поскольку она является тем челове-
ческим членом, который приводится в движение побужде-
нием человека. Таким образом беспорядок, который нахо-
дится в каком‑либо рожденном от Адама человеке, не есть 
его добровольное деяние, а составляет добровольное дея-
ние праотца, который движением рождения приводит 
в движение всех, которые происходят от его корня, так же 
как воля души подвигает на деяние все члены»11.

Б о л е е  р а н н и е  с х о л а с т и к и : «Как Ансельм Кен-
терберийский, так и Отто, епископ Камбрэ, который в сво-
их сочинениях именовал себя Одардом, выводил возмож-
ность первородного греха из того, что одна неделимая сущ-
ность вида составляет единственную субстанцию индиви-
дов, и поэтому в индивиде может быть затронут весь вид. 
Так как лишь вид есть субстанциальное в индивиде, то ин-
дивидуальными различиями, согласно воззрению Отто, 
устанавливаются лишь несущественные акциденции; нако-
нец, отношение между высшими и низшими родами, вида-
ми и индивидами он изображает в том смысле, что всегда 
высшее всеобщее является формирующей причиной того, 
что ему непосредственно подчинено и производит в этом 
последнем определенность бытия. А высшая всеобщность, 
как настоящая сущность, дает всему бытие»12.

И потому, отнюдь не просто по странному капризу, со-
временный схоластический экономист Вильгельм Го г о ф 

11	 Das Kapital. III, I, 161.
12	 L o e w e . Der Kampf zwischen Realismus und Nominalismus im Mettelalter. 

Sein Ursprung und Verlauf. Prag. 1876.



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 329

(Hohoff) обнаруживает сильнейшее тяготение к Марксу 
и его учению. «Марксова социальная экономия», говорит 
он, «оправдывает и подтверждает схоластическую теорию 
познания, в научном отношении дает грандиозные плоды, 
между тем как его противники, за исключением истории хо-
зяйства, описательной политической экономии и статисти-
ки, не дают абсолютно ничего и поражены слепотой и бес-
плодием… Истинная и подлинная наука, как уже сказано, 
может быть построена исключительно на базисе Аристоте-
левской философии, на основе античного и средневекового, 
так наз. «у м е р е н н о г о  р е а л и з м а » и настоящего идеа-
лизма, а не на основе ложного «трансцендентального» кри-
тического или кантовского субъективизма и идеализма»13.

Наше указание на родство между схоластикой и Марксом 
не есть вовсе остроумничанье, не есть игра эффектными 
аналогиями, — оно есть совершенно точное установление 
с у щ е с т в е н н о г о  с о в п а д е н и я  л о г и ч е с к о й  ф о р м ы .

Связанная с логически-онтологическим реализмом 
склонность к универсалистическим конструкциям должна 
быть познана и понята во всем ее значении для социаль-
ных наук и специально для политической экономии. Ибо, 
только познав и поняв эту склонность, мы сможем ее обез-
вредить. Такое продумывание и обезврежение универса-
листического мотива имеет тем большее значение, что — 
как я уже подчеркнул выше — практический индивидуа-
лизм отнюдь не обозначает теоретического сингуляризма, 
и универсалистический элемент в экономическом мышле-
нии оказывается сильным и устойчивым, именно поскольку 
он не сознается, и в силу того, что он не сознается. Нужно 
заметить при этом во избежание недоразумений, что я от-
нюдь не желаю a priori отвергать всякое значение универ�-
салистического мотива и предавать его проклятию. Но его 

13	 Wilhelm H o h o f f . Die Bedeutung der Marxschen Kapitalkritik. Eine Apolo-
gie des Christentums vom Standpukte des Volnkswirtschaftslehre und Rechts-
wissenchaft. Paderborn. 1908. SS. 314–315 (Курсив автора). 



[Содержание]

330 П. Струве

нужно ясно сознать и познать как таковой и в каждом от-
дельном случае критически рассмотреть с точки зрения его 
научной правомерности. Более чем вероятно, что подоб-
ный критический пересмотр во многих случаях обнаружит 
научную бесплодность универсалистического мотива для 
политической экономии. В некоторых случаях отыскать 
и раскрыть действие этого мотива, как последнего и ос-
новного мотива экономического мышления, значит дове-
сти до конца, «заключить» критику некоторых экономи-
ческих учений. В качестве примера может служить теория 
трудовой ценности в ее историческом развитии от схола-
стики до М а р к с а . Эта теория, во‑первых, вне всякого со-
мнения есть не что иное, как непрерывная погоня за проч-
ным «вещным» ядром, за субстанцией эмпирического 
явления «цена»; в то же время, и во‑вторых, это погоня 
за «universale» цены в духе логического реализма. Таким 
образом в понятии объективной ценности, в понятии суб-
станции ценности так, как его создал М а р к с , перекрещи-
ваются натуралистически-материалистический мотив и мо-
тив реалистический в логически-онтологическом смысле. 
Для того, кто понял это, критическая работа над теорией тру-
довой ценности доведена до конца. Никакого опровержения 
этой теории уже не нужно, ибо выше указанное понимание 
ее заключает в себе не просто «отвержение» этого реше-
ния проблемы по содержанию, но и обнаруживает научную 
недопустимость самой постановки проблемы. Ибо ценность 
одинаково и как субстанция, и как «universale» цены есть 
понятие, бесполезное для познания эмпирических фактов 
образования цены; они означают не более не менее, как 
метафизические гипотезы, которые не могут иметь никако-
го применения к науке. Ибо метафизические гипотезы при-
емлемы для науки лишь либо как необходимые вспомогатель-
ные конструкции (как «рабочие гипотезы»), либо как необ-
ходимое расширение или продолжение экономической кар-
тины мира. Ни тем ни другим не является теория трудовой 
ценности. Раз это понято, — об этой теории уже не может 



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 331

вестись больше никакого научного спора по существу с дог-
матической точки зрения. Как самое решение, так и пробле-
ма должны быть отнесены всецело к литературной истории 
политической экономии или составить любопытный и важ-
ный объект социально-психологического анализа популяр-
ных верований известных народных масс.

С другой стороны, в связи с универсализмом М а р к с а , 
я не могу не сказать, что этот универсализм в некоторых 
отношениях обострил, так сказать, его социологическое 
зрение. Так, он дал Марксу возможность гениально схва-
тить тот антагонизм между интересом рода и интересом 
индивида, который обнаруживается в органическом и со-
циальном развитии. Слабость М а р к с а  лишь в том, что 
он в этом вопросе, как и в других, в качестве социалиста, 
мыслил исторически, т. е. верил в преодоление указанно-
го антагонизма благодаря утверждению социалистическо-
го строя. Ср. рассуждение о Рикардо, этом любимице Мар-
кса, в «Theorien über den Mehrwert, II, 1, 309–310: «Рикар�-
до справедливо для своего времени рассматривает капита-
листический способ производства как наиболее выгодный 
для производства вообще, как наиболее выгодный для со-
здания богатства. Рикардо желает п р о и з в о д с т в а  р а д и 
п р о и з в о д с т в а , и это п р а в и л ь н о . Если утверждают, 
как это делают сентиментальные противники Рикардо, что 
производство, как таковое, не есть цель, то забывают, что 
производство ради производства не означает не что иное, 
как развитие человеческих производительных сил, т. е. раз-
витие богатства человеческой природы, как цель в себе. Ко-
гда противополагают, как это делает Сисмонди, благо ин-
дивидов этой цели, то утверждают, что развитие рода дол-
жно быть з а д е р ж а н о , дабы обеспечить благо индивидов, 
что, например, не следует вести войн, в которых, во всяком 
случае, гибнут индивиды. Сисмонди прав только, когда вы-
ступает против экономистов, которые затушевывают, от-
рицают эту противоположность. Тут, не говоря уже о бес-
плодности подобных рассуждений, обнаруживается непо-



[Содержание]

332 П. Струве

нимание того, что это развитие способностей рода чело-
века, хотя оно сперва совершается на счет большинства че-
ловеческих индивидов и некоторых классов людей, в конце 
концов, пробивает брешь в этом антагонизме и совпадает 
с развитием отдельного индивида, т. е. что высшее развитие 
индивидуальности достается ценой исторического процес-
са, в котором индивиды приносятся в жертву. Ибо выгоды 
рода в человеческом царстве, в царстве животном и расти-
тельном всегда осуществляются на счет выгод индивидов». 
В этой идущей напролом марксовой апологии капиталисти-
ческого прогресса нельзя не усмотреть приближения к той 
важной мысли, что вопросы размножения населения и усо-
вершенствования рода совершенно выходят из рамок инди-
видуального интереса и, таким образом, по существу пря-
мо требуют универсалистического рассмотрения14. Но тот 
универсализм, который тут законен, весьма своеобразен 
тем, что он в конечном счете указует на такие моменты 
и силы, которые иррациональны и не поддаются никакой 
рационализации. Дело в том, что универсальные моменты 
сверхиндивидуальны, а все сверхиндивидуальное иррацио-
нально в очерченном выше смысле. На таком универсали-
стическом рассмотрении не может быть построен никакой 
рационализм и тем самым — никакой социализм.

II. 
Проблема «естественного закона»

Критическое преодоление социалистической эпохи эко-
номического мышления требует не только критики универ-
салистического мотива, но сызнова и в новой форме ставит 
на очередь старую проблему «естественного закона». По-

14	 Ср. об этом в моей статье «Проблема роста производящих сил в теории 
социального развития» в «Сборнике статей, посвященных Василию Оси-
повичу Ключевскому» (Москва, 1909 г.), стр. 458–477.



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 333

сле того, как идея полной закономерности всего происхо-
дящего на основе закона причинности победоносно утвер-
дилась во всех науках, тем самым проблема «естественно-
го закона» и в политической экономии, казалось, навсегда 
была ликвидирована. Но дело обстоит вовсе не так. Самый 
смысл понятия экономического «естественного закона» 
не может быть надлежащим образом усвоен, если он не бу-
дет поставлен в связь с выдвинутой выше идеей рациона-
лизации социально-экономического процесса. Правда, все 
содержание этого процесса подчиняется «естественному 
закону», т. е. определяется причинно и с необходимостью. 
Но внутри этого процесса надлежит различать два ряда яв-
лений, или, иначе говоря, две области с колеблющимися, 
правильнее было бы сказать, с переместимыми граница-
ми. Одна область процессов и отношений, не поддающих-
ся рационализации в вышеуказанном смысле; другая — об-
ласть, в которой возможно рациональное построение про-
цессов и отношений. Слово «область» в этом случае явля-
ется лишь грубым приблизительным выражением, ибо речь 
тут может идти не о резко очерченных «территориях» или 
«массах» рационального и иррационального, а о рацио-
нальном и иррациональном элементе во в с е х  экономи-
ческих процессах и отношениях. Экономический либера-
лизм, который возвещал господство естественного зако-
на, пользовался этой идеей естественного закона как ору-
жием против традиционной универсалистической началь-
ственной рационализации социально-экономического 
процесса. Сингуляристическая самопроизвольная («спон-
танная») рационализация этого процесса признавалась, 
наоборот, находящеюся в полной гармонии с «естествен-
ным законом» — «естественно закономерное» означало 
в этой концепции «рациональное» и наоборот. Своеоб-
разную позицию занимает М а р к с  и марксизм. Для М а р -
к с а  победа социализма, т. е. сплошная универсалистиче-
ская рационализация социально-экономического процес-
са, представляется необходимой по естественному закону. 



[Содержание]

334 П. Струве

Эта окончательная рационализация является поэтому есте-
ственным плодом иррационального процесса развития.

Этим неясностям всех указанных направлений критико-
эмпирическое понимание социально-экономического про-
цесса должно противопоставить положение об о с н о в -
н о м  и   и м м а н е н т н о м  д у а л и з м е  е г о . С критико-
эмпирической точки зрения этот дуализм также не может 
быть преодолен и упразднен, как в области нравственной 
жизни дуализм долга и склонности и в области жизненного 
процесса — дуализм смерти и жизни.

Без дальнейших рассуждений ясно, что экономический 
либерализм, сражавшийся под знаменем естественного за-
кона — самое слово, которое звучит старомодно и сопря-
жено с опасными практическими ассоциациями, не имеет 
в данном случае особенного значения, и я на нем совершен-
но не настаиваю — отчасти с о в е р ш е н н о  п р а в и л ь -
н о  подводил под понятие естественного закона имен-
но те процессы и отношения, которые оказываются недо-
ступными рациональному управлению единой человече-
ской волею. Поскольку экономический либерализм и мар-
ксизм (последний, впрочем, лишь «исторически», впредь 
до осуществления социализма!) признают, что в целом со-
циально-экономической жизни существует такая область, 
эти оба направления считаются в известной степени с ос-
новным и имманентным дуализмом. Правда, экономиче-
ский либерализм видел иррациональный элемент социаль-
но-экономического процесса лишь в рационалистическом 
одеянии оптимистически понимаемой естественной «гар-
монии», и это немало затемняло ясность его понимания. 
Точно так же и в марксистское понимание естественного 
закона в качестве вредной примеси вторгался его историзм. 
Так наз. «историческая школа», собственно говоря, мог-
ла бы больше, чем какое‑либо другое направление, отдать 
должную дань основному дуализму общественно-экономи-
ческого процесса. Но этому помешала вся та совокупность 
обстоятельств и условий, в которых возникла и развивалась 



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 335

историческая школа в политической экономии. Не следует 
забывать, что эта школа выросла в борьбе против экономи-
ческого либерализма с его идеей необходимого по «есте-
ственному закону» эгоизма. Историческая школа была 
слишком проникнута э т и ч е с к и м  и   г о с у д а р с т в е н -
н ы м  духом, чтобы разглядеть иррациональный момент 
в человеческих действиях и признать его имманентным со-
циально-экономическому процессу и для него основным. 
Таким образом собственная позиция исторической школы 
была всецело определена теоретическими и практическими 
несообразностями экономического либерализма, с кото-
рым эта школа боролась. Быть может, мне укажут, что уже 
Джон Стюарт Милль принимал известный дуализм обще-
ственно-экономического процесса, противополагая зако-
ны производства, как естественные законы, законам рас-
пределения. Но как раз это противоположение, которое 
было усвоено теоретиками исторической школы К н и с о м 
и Ги л ь д е б р а н д о м , не имеет ничего общего с тем ос-
новным и имманентным дуализмом социально-экономиче-
ского процесса, о котором здесь идет речь. Естественные 
законы народного хозяйства в смысле М и л л я  и К н и с а -
Ги л ь д е б р а н д а  суть внешние рамки человеческого со-
циально-экономического процесса. Они ему, так сказать, 
трансцендентны. Иррациональный элемент социально-
экономического процесса, который я подчеркиваю здесь, 
наоборот, имманентен этому процессу. Господство «есте-
ственных законов» в том, не моем, смысле отнюдь не про-
тиворечит рационализации социально-экономического 
процесса, ибо такая рационализация может вообще, конеч-
но, состоять не в устранении, не в элиминировании внече-
ловеческого фактора — природы, а в овладении, в управле-
нии им через приспособление к нему. Поэтому чистая тех-
ника не только не иррациональна, а, наоборот, абсолютно 
рациональна с указанной точки зрения. Иррациональный 
момент выступает там и тогда, где и когда получает значе-
ние игра человеческих воль. Иррациональное, «естествен-



[Содержание]

336 П. Струве

но закономерное» в этом смысле есть всегда «человече-
ское» и «социальное».

Своеобразна, как всегда, позиция М а р к с а  в этом во-
просе. В фетишизме товарного производства он гениаль-
но уловил имманентно-иррациональное начало социально-
экономического процесса, подвластность людей не приро-
де, а «человеческому, слишком человеческому» — их соб-
ственным творениям. Но для М а р к с а , как социалиста, 
указанный фетишизм был «исторической» категорией, ко-
торая будет преодолена социализмом. Ему не приходило 
в голову, что социально-экономический процесс заключа-
ет в себе необходимо власть человеческих вещей над людь-
ми, власть, которая не может быть устранена никаким ра-
циональным построением экономических отношений. Эта 
мысль не приходила в голову социалисту Марксу, ибо она 
оказывает разлагающее действие на социализм, как догма-
тическое воззрение.

Если теперь задать вопрос о смысле всех наших рассу-
ждений, то, не прибегая ни к каким умолчаниям и изворо-
там, мы можем так формулировать этот смысл: эти рассу-
ждения означают сознательную реабилитацию не отдель-
ных теоретических положений, но, я бы сказал, основного 
теоретического настроения, на которое опирался эконо-
мический либерализм самой чистой культуры. Поэтому тот, 
кто подписывается под нашими рассуждениями, является 
сознательным принципиальным теоретическим противни-
ком этически и государственно-рационалистически ори-
ентированной господствующей политической экономии, 
которая принципиально полагает, что иррациональный, 
так наз. естественно-закономерный момент в социально-
экономическом процессе может быть устранен и преодо-
лен. И эта позиция не есть дело бескровного умозрения, 
оперирующего лишь общими отвлеченными понятиями. 
Кто теоретически продумывал новейшие споры практиче-
ской политической экономии, тот знает очень хорошо, что 
в них постоянно обнаруживается борьба основных антаго-



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 337

нистических воззрений на хозяйственную жизнь: этически 
и государственно-рационалистически ориентированного 
универсализма и эмпиристического сингуляризма, обра-
щающего внимание на иррациональный, самопроизволь-
ный и в этом смысле естественно-закономерный момент. 
Известная контроверза по городскому земельно-квартир-
ному вопросу в Германии именно потому имеет такое боль-
шое научное значение, что в ней противоборство этих обо-
их воззрений — этически-рационалистического универса-
лизма и эмпирического сингуляризма — нашло свое самое 
резкое и в то же время самое изящное выражение. И не слу-
чайно былой противник М а р к с а , либеральный Б р е н -
т а н о , в этом споре находился в этически-рационалисти-
ческом лагере. Ибо весь теоретический смысл этого спо-
ра, как известно, сводится к тому, что одно направление 
рассматривает повышение квартирных цен в современных 
городах, специально в больших городах, как «искусствен-
ное» и потому могущее быть устраненным рациональным 
вмешательством государства и общины следствие спекуля-
ции и способа стройки, тогда как другое направление ви-
дит в нем «естественное» явление образования цен, опре-
деляемое спросом и предложением, причем — и это, быть 
может, в конечном счете есть решающий пункт, в котором 
всего резче выражается расхождение воззрений, — тео-
рия естественно-закономерного образования квартирных 
цен отправляется от мысли, что «решающее» давление ис-
ходит от спроса, от натиска набивающих цены нанимате-
лей» (Визер)15. Тот «естественно-закономерный» момент, 
который здесь особенно подчеркивается, отнюдь не пред-

15	 Одно направление представлено Э б е р ш т а д т о м , другое — А н -
д р е е м  Ф о й г т о м , А д о л ь ф о м  В е б е р о м  и — в теоретическом 
отношении — в особенности М о р и ц о м  Н а у м а н н о м  (Miete und 
grundrente в Zeitschr. für Volkswirt-Sozialpolitik u. Verwaltung. XVIII. Bd. 1–2 
Heft) и Ф р и д р и х о м  ф о н - В и з е р о м . (Введение о теории городской 
ренты к книге W i l i b a l d  M i l d s c h u h  «Mietzinsen und Bodenwerte in 
Prag in den Jahren 1869–1902», Wien u. Leipzig. 1909).



[Содержание]

338 П. Струве

ставляет собой чего‑нибудь «внечеловеческого», наобо-
рот, это есть нечто в высшей степени «человеческое». Что 
так наз. «потребление» заслуживает гораздо больше вни-
мания, чем ему оказывается, что с экономической точки 
зрения оно столь же существенно, как так наз. «производ-
ство» — понимание этого все больше и больше начинает 
проникать в экономическую науку. И это существенно в за-
нимающем нас контексте, ибо потребление есть в некото-
ром роде область хозяйственно-иррационального, часто 
именно то иррациональное «данное», на основе которого 
воздвигается рациональный экономический расчет так наз. 
«производства».

Явление денег и теория денег в их историческом разви-
тии является также превосходной иллюстрацией для под-
тверждения и истолкования основной мысли наших рассу-
ждений. Рациональный и иррациональный элемент в день-
гах в различные исторические эпохи различно, так сказать, 
распределяется внутри самого явления. Но — и это осно-
вывается на самой сути дела, определяется основным и им-
манентным дуализмом общественно-экономического про-
цесса, — никогда не удавалось и никогда не удастся совер-
шенно рационализировать деньги. Именно в настоящее 
время все более и более и при том снова сознается, что фе-
номен денег отнюдь не может быть рассматриваем как по-
коящийся исключительно на велении или договоре. Мы 
должны это сказать, несмотря на остроумный опыт К н а п -
п а , — и в этом выражается на иной лад то же самое факти-
ческое положение вещей, на котором мы настаивали. «Го-
сударственная» теория денег Кнаппа, быть может, именно 
потому имеет такое большое значение, составляет эпоху 
в развитии воззрений на деньги, что она с неслыханной сме-
лостью и последовательностью распространила на деньги 
государственно-рационалистическое понимание историче-
ской школы и, таким образом, довела это понимание до та-
ких крайних выводов, что в конце концов теоретически 
приблизилась к теории денег, лежащей в основе феодаль-



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 339

ной монетной политики, — теории, которая рассматривает 
деньги в высшей степени практически, как «создание права 
и политики»16. Из реакции против феодальной теории де-
нег, которая была решительно «государственной», как из-
вестно, вообще родилось научное, опирающееся на идею 
«естественного закона», воззрение на социально-полити-
ческие явления (Орезмий). И не случайно в новейшее вре-
мя рядом с «государственной» теорией денег в самой яс-
ной обрисовке и с полнейшей теоретической ясностью бы-
ло высказано диаметрально-противоположное понимание 
денег как естественно-необходимого явления, независимо-
го от какой‑либо сознательной человеческой воли17. Таким 
образом здесь в области воззрений на деньги резко рядом 
и друг против друга стоят рационалистический взгляд, от-
сылающий к понятию государства и к его воле, и сингуля-
ристически-эмпирический взгляд, подчеркивающий бессо-
знательно-естественный момент. По-видимому, между эти-
ми взглядами не может быть никакого примирения. И м о -
н и с т и ч е с к о г о  примирения тут, действительно, быть 
не может. Лишь входящее во все детали, логически заост-
ренное и историко-психологически тонко взвешивающее 
все моменты проведение идеи основного и имманентно-
го дуализма социально-экономического процесса может 
слить оба эти воззрения в гармоническое целое. Ибо и го-
сударственно-рационалистический взгляд имеет свое ча-
стичное научное оправдание. Он должен быть лишь осво-
божден из тисков логического реализма понятий и из‑под 
ига этицизма. Тут уместно сделать одно замечание. В на-

16	 Для феодальной теории денег ср. теперь основанную на пристальном 
изучении источников монографии: E m i l e  B r i d l e y . «La théorie de la 
monnaie au XIV siècle. Nicole Oresme. Etude d’historie des doctrines et des 
faits économiques». Paris. 1906 — образцовое историко-экономическое 
исследование.

17	 Ср. опирающуюся на В а л ь р а с а  дедукцию денег у Ш у м п е т е р а . (Das 
Wesen und der Hauptinhalt der theoretischen Nationalökonomie. Leipzig. 
1908.)



[Содержание]

340 П. Струве

стоящее время, в 1910 г., противоборство указанных выше 
основных способов понимания социально-экономическо-
го процесса может быть понято и формулировано с такой 
теоретической чистотой и ясностью, какая была недоступ-
на прежним поколениям. Мы находимся в счастливом по-
ложении, в котором для научной мысли момент социально-
политической предвзятости и заинтересованности может 
быть признан равным нулю. Ибо мы способны теперь со-
вершенно ясно понимать, что та теоретическая проблема, 
о которой идет речь, совершенно несоизмерима со всеми 
возможными практическими приложениями или вывода-
ми из того или другого понимания ее. Поэтому‑то мы мо-
жем с особенной отчетливостью выделить и формулиро-
вать чисто теоретическую проблему. Звучит, быть может, 
парадоксально, но это все‑таки верно: экономическая на-
ука должна была испытать власть социалистической идеи, 
должна была пережить пылкую юношескую любовь к госу-
дарственной социальной политике и веру в нее, она должна 
была подвергнуться действию всех этих практических соци-
ально-психологических сил, должна была их духовно изве-
дать и исчерпать до конца для того, чтобы стать теорети-
чески свободной. Теперь она теоретически свободна или, 
по крайней мере, может быть свободной.

С другой стороны, я не хотел бы недооценивать практи-
ческое или «прагматическое» значение этого теоретиче-
ского поворота. Теоретическое понимание, конечно, несо-
измеримо превосходит все возможные практические при-
ложения. Но оно может быть вполне оценено лишь в связи 
с последними. Теоретические приобретения в области со-
циальной науки вообще никогда не могут быть практиче-
ски совершенно бесплодными. И, в частности, намеченное 
выше критическое восстановление идеи «естественного за-
кона», опирающееся на понимание имманентного и основ-
ного дуализма общественно-экономического процесса, мо-
жет оказаться практически плодотворным в двояком смыс-
ле. Во-первых, всякое объективное специальное познание 



[Содержание]

Современный кризис в политической экономии 341

такого рода — я сошлюсь опять‑таки на спор по квартир-
ному вопросу — может быть полезно для практических це-
лей, ибо ведь оно означает правильное, соответствующее 
положению вещей, отмежевание области, в которой рацио-
нальное построение экономических отношений при помо-
щи государственного и иного подобного вмешательства 
возможно. А, во‑вторых, то теоретическое настроение, ко-
торое соответствует пониманию основного и имманентно-
го дуализма, если оно сообщится широким кругам, способ-
но вообще оказать полезное влияние на их практическую 
деятельность, ориентируя их активность в таком направле-
нии, в котором возможны важные реальные успехи.

С другой стороны, могут спросить, не окажется ли разви-
ваемое здесь понимание социально-экономического про-
цесса опасным для социально-политического идеализма?

Следует ожидать также прямых обвинений, что все это 
означает не что иное, как реабилитацию учений, служа-
щих классовому эгоизму «господствующих классов», что 
все это есть лишь ультра-буржуазное «опровержение» со-
циализма. Первое опасение не может быть отожествляемо 
с обвинениями последнего рода. Против этих обвинений 
беззащитен, или, наоборот, иммунизован тот, кто, в про-
тивоположность так наз. «материалистическому» пони-
манию и прагматизму вообще — ибо исторический мате-
риализм есть лишь особый вариант прагматизма! — ве-
рить в возможность объективного познания социальных 
явлений. Факты остаются фактами, все равно, опроверга-
ют ли они те или иные социальные классовые идеалы, или 
подтверждают их. Психологическое же опасение, что наш 
взгляд может подорвать социально-политический идеа-
лизм, потому несостоятелен, что для действительно плодо-
творного социально-политического идеализма, в такой же 
мере, как пафос идеалистической постановки цели, суще-
ствен и необходим также пафос решительного приятия 
объективных фактов и фактических соотношений. Соци-
альные иллюзии, раз они познаны, как таковые, не могут 



[Содержание]

342 П. Струве

и не должны быть поддерживаемы, — иначе мы неизбежно 
окажемся внутренне неправдивыми.

В заключение, некоторое личное признание. Высказан-
ные здесь теоретические взгляды созрели во мне за послед-
ние пять лет; субъективно-психологически они представля-
ют не только сумму известных критических идей, но и идей-
ный осадок некоего сложного и глубокого переживания. 
И имя этому переживанию — русская революция. Буду-
щий историк нашего времени вряд ли пройдет мимо это-
го события, не обратив внимания на его значение для об-
щемирового кризиса социализма. Этот же кризис означа-
ет не просто «линяние» социалистов, не только изменение 
социалистической тактики и даже не только потускнение 
социалистической веры. Он есть также кризис социалисти-
ческой м ы с л и , как мысли ч и с т о  т е о р е т и ч е с к о й , — 
и тем самым он является кризисом всей, стоящей под зна-
ком социализма, современной политической экономии.



Н. Н. Алексеев

Естественное право и историзм1

В истории политических учений твердо установилось 
и не менее твердо держится одно мнение, которое, по при-
чине его общепризнанности, я решился бы даже назвать на-
учной догмой. Это мнение, если характеризовать его наи-
более существенные черты, можно выразить в следующих 
положениях: все философско-правовые учения, обыкно-
венно именуемые теориями естественного права в широ-
ком смысле этого слова, были сплошь абстрактны по сво-
им взглядам, абсолютны по своим суждениям и, главное, со-
вершенно антиисторичны по своему духу; только в XVIII в., 
благодаря общему перелому мировоззрения, возникли ис-
торические теории, принципы которых, будучи внесены 
в юридическую и политическую доктрину, привили здесь 
постепенно дух практического реализма и исторического 
понимания, и, наконец, только исторической школе юри-
стов удалось более или менее освободить юриспруденцию 

1	 Печатается по первой публикации: Н. Н. Алексеев. Естественное право и ис-
торизм // Вопросы права. № 1. М., 1911. С. 5–29. Примечание автора здесь 
и далее: Основанием этой статьи послужила лекция, прочитанная мною 
в Московском университете для получения звания приват-доцента. Я изме-
нил здесь несколько ее текст и снабдил его необходимыми примечаниями.



[Содержание]

344 Н. Н. Алексеев

от отвлеченного духа естественно-правовых спекуляций, 
удалось свести ее с уровня бесплодных умозрений на кон-
кретную почву исторической действительности.

Эта догма об антиисторическом характере естественного 
права, будучи, как я уже сказал, общепризнанной, принимает 
y различных ученых различную формулировку, но чаще все-
го можно услышать мнение, что естественно-правовые уче-
ния противоположны историческому духу, так как они стро-
ятся по формуле: «право для всех времен и народов». И при-
том, ставя вопрос таким образом, хотят прежде всего под-
черкнуть, что естественно-правовым учениям совершенно 
чужда была идея исторической изменчивости. Естественно-
правовая доктрина, согласно этому взгляду, стремилась по-
строить систему идеальных норм, не только обладающих аб-
солютной, не зависящей от условий места и времени ценно-
стью, но и абсолютно-пригодных во все времена и при всех 
условиях. Подобная система норм призвана была заменить 
собой изменчивое и случайное положительное право. В этих 
идеях справедливо усматривают непримиримое противоре-
чие с основными принципами современного историческо-
го миросозерцания и отсюда совершенно последовательно 
делают вывод, что основания этого последнего зародились, 
так сказать, по ту сторону естественно-правовой доктрины, 
за ее пределами, в сферах, совершенно ей враждебных2. Сле-

2	 Вся современная литература по естественному праву насквозь пропитана по-
добными воззрениями, в этом может убедиться всякий, кто не хочет закры-
вать глаза перед фактами. И интереснее всего то, что подобных взглядов при-
держиваются не только ныне многочисленные противники естественного 
права. И новейшие сторонники последнего, для которых естественно-пра-
вовая доктрина не есть явление, лежащее целиком в прошлом, но и символ 
возрождения современной юриспруденции, целиком принимают упрек в ан-
тиисторичности естественно-правовых учений. «Одно общее мнение, — го-
ворит Штаммлер, — лежало в основе всех этих попыток: предполагалось, что, 
в данном случае, речь идет о таких правовых положениях, которые должны 
обладать неизменным содержанием, и последнее должно быть безусловно при-
годным для всех стран и времен». «Хозяйство и право», пер. И. Давыдова, т. I., 



[Содержание]

Естественное право и историзм 345

дует упомянуть, что этот общепризнанный в науке взгляд, 
сколько мы знаем, никогда не был предметом особого иссле-
дования. Естественно-правовые теории за редкими исклю-
чениями принадлежат к числу, если можно так выразиться, 
сданных в архив и отчасти уже позабытых учений, и мнение 
об их антиисторичности высказывается, обыкновенно, как 
научная традиция, завещанная той критикой, которую столь 

стр. 179. — По мнению одного новейшего философа, которого никак нельзя 
заподозрить в сочувствии к идеям историзма и натурализма, Э. Ласка, «есте-
ственное право есть рациональная метафизика и антиисторизм». Ср. «Die 
Philosophie im Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts» Festschrift für K. Fischer, 
Философия права, по словам автора новейшей монографии по естественному 
праву, Salvadori, «in ihren Untersuchungen der letzten Gründe des Rechts — die�-
se in der Menschlichen Natur, hypothetich und abstrakt betrachtet zu finden ver-
langte, und geglaubt hatte, in dieser Weise Rechtsprinzipen festsetzen zu können, 
die für jede Zeit und jeden Ort gellen und dieselbe Allgemeinheit und Unveründerlichkeit 
haben sollten, wie die Gesetze der menschlichen Vernunft, von welcher sie diesel-
ben ableiten zu können glaubte». Ср. «Das Naturrecht und der Eintwicklungsgedan-
ke» s. 8–9; а также s. 10. — Интересную, в этом отношении, формулировку 
естественно-правовой теории находим мы в «Лекциях по энциклопедии пра-
ва» кн. Е. Н. Трубецкого. По его мнению, доктрина естественного права в ли-
це ее родоначальника Гуго Гроция стремилась построить целый кодекс аб-
страктных и априорных правил, которые «должны заменить совершенно право 
положительное и которые, благодаря своему соответствию с разумом, препода-
ны для всех времен и для всех народов при всех исторических условиях». В извест-
ной книге проф. П. И. Новгородцева Историческая школа юристов, Москва, 
1896, еще проводится подобное воззрение на естественное право; однако 
я вполне обязан П. И. Новгородцеву в постановке настоящей темы, так же, 
как и в выполнении некоторых ее деталей. Упреки в антиисторичности есте-
ственно-правовых учений, исходящие от принципиальных противников есте-
ственного права, всем известны и не нуждаются в подробных указаниях. При-
веду в качестве примера мнение Коркунова, который называет естест.‑правов. 
школу «отвлеченным направлением, чуждым исторической почвы, чуждым живо-
му пониманию действительности». «История фил. пр.» изд. 4‑е. В заключение 
не могу не упомянуть мнения одного новейшего автора, которому удалась 
до известной степени классическая формулировка разбираемого нами взгля-
да: «Diese Unveränderlichkeit ist eine Bedingung des Naturrechts sine qua non… 
Das Naturrecht mit wechselendem Inhalt… ist ganz einfach eine contradictio in adjecto». 
Makarewiz, «Moderne Aufgabe der Rechtsphilosophie». «Zeitschrf. f. pr. u. offent 
R.» Bd. 33, 1906, s. 242 Nt.



[Содержание]

346 Н. Н. Алексеев

сокрушительно выполнила некогда историческая школа 
юристов. Вот это‑то обстоятельство и служит лучшим оправ-
данием задачи, которую мы здесь поставили. Именно, несмо-
тря на общепризнанность этого мнения, несмотря на науч-
ный авторитет его сторонников, мы все же решились под-
вергнуть его сомнению. Действительно ли естественно-пра-
вовые учения строились по формуле: «право для всех времен 
и народов»? Действительно ли в них совершенно отсутство-
вала идея исторической изменчивости? Не может ли вни-
мательное изучение естественно-правовых теорий открыть 
в них элементы, находящиеся в прямом согласии с требова-
ниями исторического духа? Разрешение этих вопросов воз-
можно только путем фактического изучения естественно-
правовых теорий. Останавливаясь на важнейших из них, мы 
попытаемся вскрыть некоторые их стороны, затемненные 
до сих пор крепким предрассудком об антиисторическом ха-
рактере естественного права.

Догма об антиисторическом характере естественно-пра-
вовых теорий создалась главным образом как реакция про-
тив естественно-правовой доктрины нового времени. По-
этому нам придется подробнее остановиться на этой по-
следней и только в более общих чертах коснуться политиче-
ских теорий древности; a их нельзя пройти молчанием, так 
как учение об естественной справедливости, естественном 
законе и естественном праве столь же старо, как и сама по-
литическая философия. Интересно отметить, что первый 
из людей, который, по свидетельству Аристотеля, не зани-
маясь государственными делами, решился сказать свое сло-
во о лучшем государственном устройстве3, — Гипподам 
Милетский, — рассуждал уже о том, что такое совершен-
ство, вытекающее из природы, и совершен ли по природе 
своей человек4? И не менее интересно отметить еще и то, 

3	 Ср. Aristoteles, Politik von F. Jusemihl, II, 5: «πρῶτος τῶν μή πολιτευομένων 
ένεγείρησέ περί πολιτείας είπεεῖν τῆς άρίστης».

4	 Ср. Mullachius, Fragmenta philosophorum graecorum. v. II, p. 9.



[Содержание]

Естественное право и историзм 347

что, сколь ни отрывочны сведения о политической фило-
софии Гипподама, все же мы можем сказать, что его иде-
альные формулы не были лишены некоторых элементов, 
способных к исторической индивидуализации. Наилучшей 
формой государственного устройства Гипподам считал мо-
нархию, но ошибочно думать, что для него монархия есть 
форма правления, годная для всех времен, для всех народов 
и при всех исторических условиях. Монархия, как думает 
Гипподам, наиболее приближается к божественным уста-
новлениям, и ее с трудом могут охранять люди. «Поэтому 
не следует ею пользоваться при всех условиях, но по мере 
возможности и в случаях, полезных для государства»5. Так 
конкретные условия ограничивают у Гипподама абсолют-
ные притязания идеальной формулы. Но мы можем сказать 
более: по мнению Гипподама, фактический порядок вещей 
бывает таков, что к нему вообще неприложимы идеальные 
положения человеческого разума. «Все смертное, — гово-
рит Гипподам, — в силу естественной необходимости под-
чинено изменениям и переходит или от худшего состояния 
к лучшему, или от лучшего к худшему. Рождаясь, вещи начи-
нают расти и, выросши, вступают в период возмужалости; 
возмужав же, стареют и, наконец, гибнут»6. — Когда люд-
ские установления проходят конечные стадии этого про-
цесса, могут ли исправить их идеальные концепции и планы 
политических преобразований?

Обычно Платона считают родоначальником крайнего 
идеализма, совершенно отрешенного от всякой связи с кон-
кретной исторической действительностью7. Однако, на-
сколько вообще Платон опередил своих современников, на-

5	 Ibid. p. 14.
6	 Ibid. p. 14.
7	 В этом отношении нужно считать характерным мнение Б. Н. Чичерина: 

«Идеализм является здесь (в «Государстве») во всей своей исключитель-
ности, отрицая самостоятельность всех других жизненных элементов». 
Ист. полит. уч., т. I, стр. 43.



[Содержание]

348 Н. Н. Алексеев

столько и исторические элементы в значительно развитом 
виде заключаются в его политической теории. И прежде все-
го идеальные формулы Платона не стремятся упразднить все 
индивидуально-исторические элементы человеческих пра-
воотношений. Платон указывает целый ряд фактов, кото-
рые не могут быть заранее предусмотрены законом, не мо-
гут подпасть под власть идеальных формул8. Он смеется над 
законодателями, стремящимися законом предусмотреть все, 
и называет их предприятие забавой9. Ограничивая таким об-
разом извне область господства своих идеальных положений, 
Платон в то же время и в пределах этих последних признает 
некоторые элементы, способные к исторической индивидуа-
лизации. Правительство мудрых — вот форма правления, ко-
торую Платон считает наилучшей. Однако, по его мнению, 
власть одинаково может быть передана одному мудрому или 
нескольким10. Царство или аристократия? — Решение такой 
дилеммы уже зависит от случайных обстоятельств. И далее, 
рисуя идеальный политический строй, Платон определен-
нейшим образом высказывается, что его формулы имеют зна-
чение только некоторого «образца» (παραδείγμα), по кото-
рому мы можем судить о степени нашего совершенства или 
несовершенства11. На вопросы же Адиманта, как возможен 
нарисованный политический идеал, Платонов Сократ отве-
чает, что в задачу «Государства» и не входило рассуждать 
о его возможности и исполнимости. Был бы хороший живо-
писец, спрашивает Сократ, менее хорош от того, что нарисо-
ванный им образец прекрасного человека невозможен в дей-
ствительности. Подобно этому, потеряет ли в своих каче-
ствах идеальный образец государства, если нельзя доказать, 
что он когда‑либо осуществим12? Отделяя таким образом 

8	 Ср. Respublica, 425, b, d; 423, d.
9	 Ibid. 426, a; 427, a.
10	 Ibid. 445, d.
11	 Ibid. 472, c.
12	 Ibid, 472, d, e.



[Содержание]

Естественное право и историзм 349

порядок построения идеала от порядка его осуществления, 
Платон не мог не видеть фактической силы реальных усло-
вий, с которыми приходится считаться политику при осу-
ществлении его идеальных формул. Если фактически осуще-
ствится идеальный строй «Государства», — существование 
его не будет вечным и неизменным; как все подвержено раз-
рушению, так и в идеальное государство проникнут элемен-
ты разложения, ведущие его к гибели13. Платон описывает 
нам последовательную смену государственных форм от луч-
ших к худшим, констатирует своеобразный закон регресса, 
которому необходимо подчиняется и идеал, коль скоро он 
стал частью реального порядка действительности14.

С точки зрения исследуемого нами вопроса всего менее 
сомнений может возбуждать Аристотель. Исторические эле-
менты в политической философии великого стагирита на-
столько ясно выражены, что никогда не оспаривались пред-
ставителями исторического взгляда на право15. Равным об-
разом догма об антиисторическом характере естественного 
права менее всего относится к jus naturale римских юристов. 
Мы проходим поэтому молчанием эти теории, значение ко-
торых для развития доктрины естественного права в других 
отношениях не может быть оспариваемо. Что же касается 
до средневековой политической идеологии, то, хотя предста-

13	 Ibid. 546, a.
14	 Ibid., lib.
15	 «Политику» Аристотеля не только не приходится защищать от упреков, 

исходящих со стороны сторонников новейшего исторического миро-
созерцания, — наоборот, следует подчеркивать в ней нечто противо-
положное: Аристотель, как говорит Чичерин, «не эмпирик, он остается 
идеалистом… он ищет идеи, присущей самим вещам, составляющей вну-
треннюю цель, которая дает направление их жизни и движению»… Ист. 
пол. уч., т. I. Попытку сблизить «Политику» с идеями современного нату�-
рализма и историзма представляет монография Oncken’a и Die Staatslehre 
des Aristoteles, Bd. I, II, Lp. 2, 1870-75. Насколько «идеализм» Аристотеля 
совмещался с историческим взглядом на вещи, может показать, напр., 
начало 6‑ой кн. «Политики». Ср. Politik von Susemihl Buch. VI, 10 ff.



[Содержание]

350 Н. Н. Алексеев

вители современного историзма и не подчеркивают ее анти-
исторический характер, однако нелишне сделать несколько 
указаний, убеждающих нас в непричастности средневековой 
мысли к пресловутой формуле «право для всех времен и на-
родов». «Не знал я также и того, — говорит, перечисляя 
свои прегрешения, Августин, — в чем состоит истинная вну-
тренняя праведность, определяемая не обычаем, но право-
суднейшим законом всемогущего Бога, изменяющая внешнюю 
форму свою в различных странах и в разные времена, сообраз-
но с местными и временными условиями, но остающаяся всегда 
и везде неизменною»16. «Если народ, — говорится в другом 
сочинении великого отца церкви, — достаточно благоразу-
мен и тверд, если он тщательно стоит на страже общих инте-
ресов, то, по справедливости, издается закон, позволяющий 
такому народу выбирать себе должностных лиц, управляю-
щих государством. Но, если мало-помалу тот же народ раз-
вращается…, справедливо отнимают у него власть назначать 
почетные должности, и правительство переходит к немногим 
лучшим»17. «Закон, — говорит другой представитель сред-
невекового миросозерцания, Фома Аквинат, — полагается 
как некоторое правило или мерило человеческих поступков. 
Но мерило должно быть сообразно с измеряемым… И раз-
личное измеряется различным образом. Отсюда и законы 
следует издавать сообразно состоянию людей: ибо, как гово-
рит Исидор, закон должен соответствовать и природе оте-
чества, и его обычаям»18. «Человеческий закон стремится вос-
питать людей к добродетели не сразу, а постепенно»… «Ес-
ли новое вино, т. е. предписания совершенной жизни, влить 
в старые меха, т. е. в несовершенных людей, то меха разорвут-
ся и вино разольется, т. е. предписания будут презрены и люди 
вследствие этого повергнутся в худшее зло»19.

16	 «Исповедь» русск. пер., стр. 56.
17	 De lib. Arb. I.
18	 Summa theol. Secunda sectio, Quaest. XCVI, art. II.
19	 Ibid. Quaest. XCVI. Art. II.



[Содержание]

Естественное право и историзм 351

Переходим теперь к родоначальнику естественного права 
Нового времени, к Гуго Гроцию. Явление права, по взглядам 
Гроция, гораздо шире, чем естественное право. Кроме есте-
ственного права существует еще jus voluntarium constitutum, 
право, произвольно установленное20. Основным призна-
ком этого последнего нужно считать его изменчивый харак-
тер. «То право, — говорит Гроций — которое произошло 
из установления, будучи изменчивым во времени и различным 
по месту, лежит вне области научного знания, подобно пред-
ставлениям о других единичных вещах»21. Однако Гроцию 
известно мнение, отожествляющее всю совокупность явле-
ний права с изменчивой его частью. Даже более, Гроций рас-
сматривает это мнение как некоторую уже установившуюся 
в науке теорию, с которой нужно решительно бороться. По-
лезно, говорит он в начале своего сочинения «О праве войны 
и мира», рассмотреть аргументы противников неизменно-
го естественного права, и, чтобы не иметь дела с вульгарны-
ми представителями этих взглядов, мы возьмем солидного 
защитника, академика Корнеада, «который достиг того, что 
было высшей целью его школы, так что мог употреблять силы 
своего красноречия в защиту ложного не менее, чем истин-
ного»22. Вот аргументы этого философа: «по соображениям 
пользы люди создали себе законы, различные вследствие раз-
личия в нравах и, судя по времени, часто меняющиеся у одно-
го и того же народа; естественного же права никакого нет: 
ибо и люди, и другие живые существа, руководимые приро-
дой, стремятся к своей собственной выгоде: поэтому‑то или 
вовсе нет справедливости, a если и есть какая, то она — ве-
личайшая глупость, так как, заботясь о чужих удобствах, вре-
дит себе»23. Сущность воззрений Гроция против этой теории 
можно свести к следующему: как неверно мнение Корнеада, 

20	 Hugonis Grotii, De jure belli et pacis Amste lacdami, 1680 Lib. I, Cap. IX, 2.
21	 Ibid., Prolegomena, § 30.
22	 Ibid., § 5.
23	 Ibid., § 5.



[Содержание]

352 Н. Н. Алексеев

что человек стремится только к собственной пользе (человек 
ведь существо общежительное, стремящееся к общению с се-
бе подобными и к их благу), так ошибочен и взгляд, отрицаю-
щий вневременный и абсолютный момент в явлениях права. 
Общежительная природа человека, связанная с его разумно-
стью, есть источник неизменного естественного права, кото-
рое не может изменить даже Бог. Однако этот абсолютный 
момент правовых явлений вовсе не отрицает другого, случай-
ного и изменчивого. Напротив, Гроций совершенно опреде-
ленно высказывается, что утилитарные соображения, на ко-
торые ссылается Корнеад в доказательство изменчивости 
права, должны присоединяться к нормам права естествен-
ного, чтобы образовалось право положительное, jus civile24. 
Поэтому‑то последнее как бы состоит из двух частей — по-
стоянной и изменчивой. Мы не упускаем из вида, что отно-
шение абсолютного момента к изменчивому не отличается y 
Гроция большой ясностью. Но ясно одно: они не враждуют 
друг с другом, по крайней мере Гроций старается их прими-
рить. Повиноваться законам, так же как повиноваться той во-
ле, которая в законах проявляется, — это есть предписание 
естественного права25. Однако государственная воля может 
быть организована различным образом. Мы подходим здесь 
к вопросу, завещанному еще древностью, к вопросу о фор-
мах правления. «Подобно тому, как существует множество 
жизненных укладов, — говорит Гроций, — из которых один 
более предпочтителен одним, другой — другим, и каждый 
свободный может выбирать из них тот, который ему по вку-
су; подобно этому, и народ может выбирать ту форму прав-
ления, какую он желает: и правомерность той или другой 
формы не есть вопрос нравственного превосходства, — здесь 
мнения могут расходиться, — но вопрос свободного вы-
бора (voluntas)»26. Гроций подчеркивает также, что в этом 

24	 Ibid., Prol., § 16.
25	 Ibid., Cap. II, § 5.
26	 Ibid., Lib. I, Cap. III, 8.



[Содержание]

Естественное право и историзм 353

выборе формы правления немалую роль играет и власть об-
стоятельств. Народ находится на краю гибели, и нет друго-
го способа спастись, как отдаться в рабство, — чтó должен 
он делать в этом случае? «Прибавьте сюда, — говорит Гро-
ций, — что есть люди — прирожденные рабы; есть также 
народы, по природе своей более способные к повиновению, 
чем к власти». Бывают примеры и тому, что народы особен-
но счастливо живут под властью деспота, — кто заставит 
их отказаться от этой формы правления27? Нужно еще приба-
вить, что исторически изменчивый элемент в явлениях права 
подчеркивается Гроцием не только в вопросе о формах прав-
ления. Он имеет место и в других областях права. Так, по мне-
нию Гроция, отношение родителей к детям покоится, в об-
щем, на естественном законе, определяющем общие прин-
ципы юридического положения детей. Но то, что выходит 
из области этих общих принципов, уже относится к измен-
чивому jus voluntarium28. Например, особенности отцовской 
власти у евреев не те, что у римлян29.

Заканчивая обзор естественно-правовой теории Гу-
го Гроция, мы не можем не отметить, что принципы ее 
не вполне согласуются с теми воззрениями, которые вы-
сказываются в общепринятой теории касательно отноше-
ния исторического взгляда на право к естественно-право-
вой доктрине. Действительно, Гроций признает, что его 
естественное право «adeo immutabile, ut ne a Deo quidem 
mutari queat»30 и что оно поэтому «вечно»31; однако пред-
писания естественного права не только не стремятся «за-
менить» право положительное, но и содержат элементы, 
способные к исторической индивидуализации. Таким обра-
зом, абсолютный взгляд на право не исключает другого, от-

27	 Ibid.
28	 Ibid., Lib. II, Cap. V, § 7.
29	 Ibid.
30	 Ibid., Cap. I, § 10.
31	 Ibid., Proleg., § 31.



[Содержание]

354 Н. Н. Алексеев

носительного и исторического воззрения, следуя которо-
му Гроций принужден считаться с условиями места, с тре-
бованиями времени и с законом исторической изменчи-
вости. Последующее изложение покажет нам, что в общем 
естественно-правовая доктрина по мере своего развития 
все более и более воспринимала в себя подобный историче-
ский взгляд на право.

Очень благоприятна для наших целей естественно-право-
вая доктрина современника Гроция, английского философа 
Гоббса. Рациональные элементы этой теории подчеркнуты 
сближением с математикой. Гоббс хочет конструировать по-
литическую философию так, как Евклид конструировал свою 
геометрию32. Казалось бы, что учение о государстве и праве, 
построенное more physico et geometrico, более всего должно 
притязать на значение «для всех времен, для всех народов 
и при всех исторических условиях». Однако доктрина Гобб-
са свидетельствует, что в некоторых своих пунктах она со-
знательно отказывается от подобных притязаний. Историче-
ские государства имели и имеют бесконечное разнообразие 
положительно-правовых установлений. Естественное право 
не уничтожает это разнообразие, но оно входит в него, как 
необходимый ингредиент. «Leges naturales constituta civitate, 
legum civilium fiunt pars»33. Как бы ни были разнообразны 
положительные законы, всегда будет считаться гражданской 
добродетелью — соблюдать их, и пороком — идти против 
них. И, если в одном государстве считается справедливым то, 
что в другом несправедливым, везде имеет значение максима, 
постулирующая ненарушимость данных, установленных зако-
нов34. «Нарушать договор, — говорит Гоббс, — и, следова-
тельно, преступить положительный, закон, это значит престу-

32	 Th. Hobbes, Opera etc. studio et labore G. Molesworth. Vol. II., p. 137: «Cogni-
ta enim, pari certitudine, ratione actionum humunarum, qua cogniscitur ratio magni-
tudinum in figuras, ambitio et avaritia… inermes essent»…

33	 Ibid. 116–117.
34	 Ibid.



[Содержание]

Естественное право и историзм 355

пить закон естественный»35. «Кража, убийство, прелюбодея-
ние и все преступления удерживаются естественными закона-
ми. Но чтó в государстве называется кражей, чтó убийством, 
чтó прелюбодеянием, чтó, наконец, преступлением, — все 
это должно определяться не естественным, но положительным 
законом. Не всякое похищение вещи, которою владеет дру-
гой, но похищение чужой вещи называется кражей. Но чтó 
принадлежит мне и чтó есть чужое — это вопрос положитель-
ного права… Конкубинат в одном государстве есть законный 
брак, в другом — считается прелюбодеянием»36. «Естествен-
ные законы и законы положительные, — говорит в другом 
месте Гоббс, — совместно существуют в одном и том же го-
сударстве»… «Естественный закон и закон положительный 
не суть различные роды законов, но различные части их; одна 
из них писана и называется законом положительным, другая 
не писана и называют ее законом естественным»37.

Мы стоим здесь опять перед тем же явлением: естествен-
но-правовая теория Гоббса рациональна по своим тенден-
циям, но в своих последствиях рационализм ее не стоит 
в столь враждебном отношении к историческому принци-
пу, как это хочет выразить формула: «право для всех времен 
и народов»! Гоббс мирится с разнообразием положитель-
ного права, отправляется от него, как от факта, не стараясь 
его ни отрицать, ни осуждать. Скажут, что это есть отступ-
ление от математического принципа. Пусть так, но таковое 
отступление в сторону признания прав историзма харак-
терно для всех естественно-правовых учений. И общепри-
нятый взгляд на естественно-правовую доктрину упускает 
из вида, что она необходимо принимает это отступление, 
быть может, и не сознавая — всех его последствий.

Известны упреки, которые раздаются по поводу полити-
ческой теории другого английского философа, Локка: гово-

35	 Ibid, Vol. III, p. 198.
36	 Ibid. Vol. II, p. 229.
37	 Ibid., Vol. III, p. 198.



[Содержание]

356 Н. Н. Алексеев

рят, что начала ее умозрительны и игнорируют все жизнен-
ные условия человеческого общества38. Между тем менее 
всего можно сказать, что политическая философия Локка 
была построена по формуле: «право для всех времен и наро-
дов». Правда, главная задача Локка заключается в том, что-
бы определить основные начала, на которых может быть по-
строена всякая возможная форма правильного политическо-
го устройства; однако Локк, осуществляя такую задачу, все-
гда имел в виду, что на фоне этих общих начал возможен це-
лый ряд индивидуальных вариаций. Всякая государственная 
власть, по мнению Локка, должна править по законам и для 
блага подданных39. Но такой общий принцип не препятству-
ет возможности организовать государственную власть раз-
личным образом. Полная демократия, олигархия, монар-
хия наследственная, монархия избирательная, наконец, сме-
шанные формы правления, образованные так, как это счи-
тает удобным народ40, — всё это возможные и правильные 
формы правления. Локк различает далее законодательную 
власть от исполнительной и федеративной и устанавливает 
общие принципы отношения и организации этих властей. 
Но тут же он заявляет, что в его задачу не входит говорить 
об организации низших органов государственной власти. 
«Они столь многочисленны и разнообразны, соответствен-
но различию нравов и конституций отдельных государств, — 
говорит Локк, — что невозможно сделать их предметом от-
дельного исследования»41. И вообще Локк считает совер-
шенно невозможным, чтобы, как он говорит, «законодатель 
был в состоянии предвидеть будущее и законом предусмо-
треть всё, что может быть полезным для общества»42. «Не-
возможно предугадать и законом предусмотреть все случай-

38	 Ср. Чичерин. История политических учений, кн. II.
39	 The Works of J. Locke, London, 1801 vol. V, pp. 424, 457.
40	 Ibid., p. 415.
41	 Ibid., p. 428–429.
42	 Ibid., p. 434.



[Содержание]

Естественное право и историзм 357

ности и все потребности, с которыми может столкнуться 
народ; невозможно создать такие законы, которые не при-
чинили бы зла, если бы применялись с непреклонной стро-
гостью при всех случаях и по отношению ко всем лицам, вхо-
дящим в круг их действия»43. Полагаем, что подобных заяв-
лений совершенно достаточно, чтобы убедиться, насколько 
далек был Локк от намерения создать неизменный и универ-
сальный кодекс правовых норм, пригодных во все времена, 
для всех народов и при всех условиях.

Я коснусь еще в нескольких словах доктрины немецкого 
юриста Пуфендорфа. Во время господства исторической 
школы его теория нередко подвергалась насмешкам. «Он 
читал еще по Пуфендорфу!» — так говорили историки про 
философов, желая выразить тем степень их отсталости от но-
вейших веяний в юриспруденции. Однако теория Пуфендор-
фа представляет глубокий интерес для философа права. Мы 
встречаемся здесь едва ли не с первой попыткой противопо-
ставить наукам о природе другую, не менее значительную 
область человеческих знаний, — науки моральные, — и дать 
философское обоснование этим последним. И тем самым 
Пуфендорф являет нам пример философски углубленной 
и обоснованной естественно-правовой теории. По его мне-
нию, наряду с предметами природы или физическими сущ-
ностями существует область предметов нравственных, сущ-
ностей моральных. Пуфендорф определяет моральные сущ-
ности как такого рода модусы, которые приданы разумными 
существами физическим вещам или физическим движениям 
преимущественно для управления свободой произвольных 
человеческих действий и для ее обуздания, a также и для уста-
новления некоторого порядка и обихода человеческой жиз-
ни44. Хотя, как говорит Пуфендорф, entia moralia суть толь-
ко модусы, однако их можно рассматривать, как будто бы 

43	 Ibid., p. 435.
44	 S. Pufendorfi, De jure naturae et gentium, Francofurti ad Moenium, 1686, Lib. I, 

Cap. I, § 3.



[Содержание]

358 Н. Н. Алексеев

они были субстанциями — и именно по аналогии с физиче-
скими вещами. Подобно тому, как материальные субстанции 
протяжены, находятся в пространстве и текут во времени, — 
моральные сущности пребывают в некотором состоянии 
(status). Пресловутое «естественное состояние» — status 
naturalis — и есть то состояние «моральных сущностей», 
которые мы мыслим по аналогии с пространственным вос-
приятием физических вещей. Мы спрашиваем, где нахо-
дятся физические вещи — направо, налево, на плоскости, 
на окружности и т. д.; подобно этому, мы спрашиваем, где на-
ходятся моральные сущности, и отвечаем: в состоянии при-
роды, in statu naturali, или, в противоположность ему, в ис-
кусственном состоянии, in statu adventicio. Первое вытекает 
из самой сущности моральных вещей, второе происходит 
из человеческих действий. Естественное состояние есть, 
другими словами, то состояние, в котором находится человек 
с самого своего рождения, независимо от его собственной 
воли45. Можно представить человека в таком состоянии, ес-
ли отвлечься от всех установлений, которые являются делом 
его рук. В каждом состоянии люди, по мнению Пуфендорфа, 
связаны между собою особыми правами и особыми обязан-
ностями46. И подобно тому, как status adventicius не упразд�-
няет status naturalis, подобно этому и права естественно�-
го состояния не уничтожают тех прав, которые происходят 
из человеческих установлений. Напротив того, последние 
служат дополнением первых47. Ибо естественное состояние 
не есть состояние высшего совершенства, но, скорее, только 
благодаря человеческим установлениям мы пришли к сколь-
ко‑нибудь правильному общественному порядку48. Однако 
установленное человеческой волей, изменчивое и основыва-

45	 Ibid., Lib. I, C. I. § 7.
46	 Ibid., § 8.
47	 Ibid., Lib., II, Cap. III, § 9.
48	 Ibid., Lib., II, Cap. II, § 1.



[Содержание]

Естественное право и историзм 359

ющееся на принципе пользы положительное право49 предпо-
лагает существование неизменных норм естественного пра-
ва50. Мы видим, что у Пуфендорфа, как и у Гроция, взаимно 
сочетаются абсолютный и относительный момент в явлени-
ях права и что, вопреки общепризнанному взгляду, абсолют-
ные формулы естественного права уживаются вместе с из-
менчивыми нормами права положительного. В силу этого 
естественно-правовая теория Пуфендорфа содержит в себе 
немало элементов, способных к исторической индивидуали-
зации. Укажем в качестве примера на старый вопрос о фор-
мах правления. Пуфендорф признает три правильные фор-
мы государственного устройства — монархию, аристокра-
тию и демократию. Что же касается вопроса, какая из этих 
форм предпочтительнее других, то Пуфендорф отказывается 
дать на подобный вопрос безусловный ответ. Ни одна фор-
ма правления, говорит он, не может быть организована так, 
чтобы в нее не проникали некоторые неудобства. Стоящие 
во главе государства суть люди, и можно сказать: «vitia erunt 
donec homines». Однако если нельзя уже достигнуть полней-
шего государственного совершенства, то можно, по крайней 
мере, рассуждать, какая государственная форма содержит 
в себе minimum зла. В этом смысле большинство указывает 
на монархию. По мнению Пуфендорфа, в основании подоб-
ного взгляда лежит ложная предпосылка, что факты, на кото-
рых он основывается, с необходимостью повторяются все-
гда и везде. Между тем нет оснований подражать всюду тому, 
что имело место в том или ином единичном случае. Поэтому 
для хорошего гражданина лучше всего следует помнить сло-
ва Марцелла Эприя: «Se memenisse temporum, quibus natus 
sit, quam civitatis formam patres avique instituerint: ulteriora 
mirari praesentia sequi etc»51. Все эти идеи убеждают нас, на-
сколько далек был Пуфендорф от того беспочвенного идеа-

49	 Ibid., Lib., II, Cap. III, § 9.
50	 Ibid., § 11.
51	 Lib. VIII. C. V, § 22.



[Содержание]

360 Н. Н. Алексеев

лизма, который не хочет считаться ни с требованиями места 
и времени, ни с властью условий и обстоятельств.

В естественно-правовой теории Пуфендорфа есть од-
на любопытная черта, которая здесь в особенности должна 
быть отмечена. Подобно другим представителям естествен-
но-правовой доктрины, Пуфендорфа привлекает в явлениях 
права главным образом то, что существует неизменно и веч-
но. Однако нельзя не подметить у него некоторого специ-
фического научного интереса к изучению «индивидуаль-
ных вещей». Именно Пуфендорф утверждает, что некото-
рые нормы естественного права могут быть опознаны при 
наличности права, произвольно установленного. «Есть мно-
го, — говорит он, — норм естественного права, которые не-
понятны и даже не имеют места, если не предполагается су-
ществования установленного порядка собственности и даже 
государственной власти»52. Таким образом, случайный и из-
менчивый элемент правовых явлений становится как бы ratio 
cognoscendi естественного права. Чтобы познать послед-
нее, нужно познакомиться с первым. Отсюда — один шаг 
до признания того, что изучение «индивидуальных вещей», 
конкретных исторических образований, есть проблема, име-
ющая особый научный интерес и особую познавательную 
ценность, — взгляд, принятие которого нельзя не считать 
решительным поворотом в сторону исторического миросо-
зерцания. Что такой поворот был совершен не путем разры-
ва с естественно-правовой доктриной, но путем медленной 
и постепенной ее эволюции, — в этом мы убедимся, если 
бросим общий взгляд на прародителей современного исто-
рического миросозерцания, Вико и Монтескье. Так нам от-
кроется естественная близость доктрин, объявляемых с не-
которых пор враждебными. И действительно, кто хотел бы 
убедиться, что основные принципы исторического взгляда 
на право были, так сказать, выкованы в лаборатории есте-
ственно-правовой мысли, тому прежде всего нужно указать 

52	 Ibid., Lib. I, Cap. III, § 24.



[Содержание]

Естественное право и историзм 361

на философски-правовое сочинение Вико «De Universi juris 
principio et fine uno». Название его уже наводит на мысль, 
что мы стоим пред продуктом естественно-правовой спеку-
ляции. Содержание только подтверждает это предположе-
ние. Для Вико естественное право есть вечная истина, исхо-
дящая от Бога и в этих своих качествах не подлежащая зако-
ну временной изменчивости53. Нужно ли отсюда сделать вы-
вод, что Вико был сторонником формулы «право для всех 
времен и народов»? Вполне справедливо не делают такого 
заключения, считая Вико родоначальником историзма. Ви-
ко — подобно, впрочем, другим представителям естествен-
но-правовой теории — рядом с вечным естественным пра-
вом признавал право исторически-изменчивое. Оригиналь-
ность же неаполитанского философа заключается в том, что 
он пошел несколько дальше в развитии тех начал, которые 
были заложены его предшественниками. Признавая инди-
видуальную сторону правовых явлений, Гроций, как мы уже 
видели, ставил ее вне научного исследования; Пуфендорф 
констатировал необходимую связь ее с естественным пра-
вом и тем самым указал на особый познавательный интерес 
в изучении индивидуальных явлений. Вико пошел еще далее: 
он реализировал этот интерес, сделал попытку создать осо-
бую область научного исследования, которая бы его удовле-
творяла. Таким образом рядом с наукой естественного права 
или философией поставлена была история, как знание впол-
не самостоятельного значения. «Philosophia, — говорил 
Вико — necessarias rerum causas vestigat: historia voluntatis 
est testis»54. «Новая наука» Вико и имеет предметом своим 
эти дела воли человеческой, этот случайный и изменчивый 
элемент человеческих отношений. По всем изложенным об-
стоятельствам исторический взгляд на право y Вико нужно 
считать не каким‑то чудесным новшеством, но дальнейшим 
развитием предпосылки, заложенной в предшествующих си-

53	 I. B. Vici, opera latina, T. II. Mediolani, 1835. § XL VIII.
54	 Ibid., De opere proloquium, p. 4.



[Содержание]

362 Н. Н. Алексеев

стемах естественного права, — той предпосылки, что суще-
ствует jus voluntarium как вполне самостоятельное явление 
права.

Приблизительно то же самое нужно сказать и о Мон-
тескье. Его столь известное сочинение «О духе законов» 
начинается указанием на неизменное естественное право, 
управляющее людьми, пока они еще не соединились в об-
щества55. Но коль скоро этот факт произошел, люди уста-
навливают законы положительные. Последние зависят 
от многочисленных жизненных условий, в которых живет 
народ, и потому они изменчивы по своему существу. Зада-
чей Монтескье и является исследовать отношение поло-
жительных, установленных людьми законов к условиям 
их фактического бытия56. Вы видите, что и здесь историче-
ский взгляд на право не произошел путем отрицания есте-
ственно-правовой доктрины. Просто наряду с проблемой 
естественного права Монтескье выдвигает новый научный 
вопрос, исследует факты, которые, хотя и признавались 
сторонниками естественного права, однако не возбуждали 
y них особого познавательного интереса. Между доктри-
ной естественного права и историческим взглядом на пра-
во нет той пропасти, которую признают сторонники фор-
мулы: «право для всех времен и народов».

В заключение нашего обзора я позволю себе несколько 
подробнее остановиться на писателе, которого, по спра-
ведливости, считают самым влиятельным в политической 
литературе и который, с единственно ему свойственным 
талантом, развил и популяризировал основные начала есте-
ственно-правовой доктрины. Я говорю о Ж. Ж. Руссо, по-
литическая теория которого представляет особый интерес, 
так как в ней резюмированы результаты многолетнего раз-
вития естественно-правовых идей. И отправляясь от этой 
высшей ступени развития, всего легче увидеть, сколь мало 

55	 De l’esprit des lois, T. I, à Londres, 1772, L. I. Ch. I.
56	 Ibid. Liv. I, Ch. III.



[Содержание]

Естественное право и историзм 363

соответствует фактам пресловутая догма об антиисториче-
ском характере естественно-правовой доктрины.

В политической литературе вошло в обыкновение проти-
вопоставить идеи Руссо, как преимущественно антиистори-
ческие, учениям Вико и Монтескье, заложившим прочный 
фундамент современного исторического миросозерца-
ния. «Историческому направлению — говорит, например, 
в своих лекциях по истории философии права проф. Корку-
нов, — намеченному трудами Вико и Монтескье, прямую 
противоположность представляет учение Жана Жака Рус-
со»57. Однако анализ идей Руссо убеждает нас в совершен-
ной произвольности этого мнения. Мы увидим, что на выс-
шей стадии своего развития естественно-правовая теория, 
в лице Руссо, восприняла всего более элементов историз-
ма и что политическая доктрина женевского философа все-
го лучше способна рассеять ряд недоразумений, связанных 
с формулой: «право для всех времен и народов».

Распространению и укреплению мнения об антиисто-
рическом характере политической философии Руссо спо-
собствуют прежде всего идеи, которые были высказа-
ны им в его первых, посвященных историческим пробле-
мам сочинениях — в «Discours sur les sciences et les arts» 
и в «Discours sur l’inegalité». Как известно, в названных со�-
чинениях Руссо дал нам пример единственного в своем ро-
де отрицания нравственной ценности исторического про-
цесса. То, что называется культурой, — в основе своей по-
коится на безнравственном, исторический процесс есть по-
степенная и последовательная почва человечества — так 
можно резюмировать сущность его философии истории. 
Однако возможно ли на основании подобного культурно-
исторического пессимизма характеризовать учение Руссо, 
как антиисторическое? Полагаем, что такое заключение 
было бы неправильным. Именно отрицая нравственную 
ценность за историческим процессом, Руссо признавал 

57	 Н. М. Коркунов. История философии права, изд. 4, стр. 174.



[Содержание]

364 Н. Н. Алексеев

в то же время его фактическую силу, его деятельную мощь. 
Постепенное этическое обесценивание человеческой при-
роды совершается, по мнению Руссо, с некоторой неизбеж-
ной необходимостью, подобно естественному процессу 
умирания и изнашивания. «Прошу Вас не позабывать, — 
писал он в одном письме, — что, по моему мнению, обще-
ство в таком же смысле вытекает из природы человека, в ка-
ком дряхлость свойственна человеку, и что народам нужны 
искусства, законы, правительство для этой же цели, для ко-
торой нужны костыли старцам»58. Эти идеи в особенности 
развиты Руссо в его «Contrat social» — в сочинении, кото�-
рое всего чаще и совершенно несправедливо считают чи-
стым продуктом антиисторического типа мышления.

«Как архитектор, — говорит Руссо, — прежде чем по-
строить большое здание, наблюдает и исследует почву, что-
бы узнать, выдержит ли она его тяжесть, так и мудрый за-
конодатель не начинает с установления законов, которые 
были бы хороши сами по себе, но испытывает сначала, спо-
собен ли народ, для которого он эти законы предназнача-
ет, вынести их»59. «На земле блистали тысячи наций, кото-
рые никогда не могли бы вынести хороших законов, и даже 
те, которые могли бы вынести их, во все время своего суще-
ствования имели лишь очень мало времени для этого»60. 
Для существования хороших законов необходимы благо-
приятные условия, и целый ряд страниц «Общественно-
го договора» посвящен уяснению и формулированию их. 
В числе этих условий Руссо прежде всего называет воз-
раст народа. «Большая часть народов, как и людей, покор-
ны только в юности; стареясь, они становятся неисправи-
мыми»61. Далее следует размер государства. Если государ-

58	 Цитировано по диссертации А. С. Алексеева.
59	 J. J. Rousseau, Du contrat social par Dreyfus-Brisal, Paris, 1896. Livre II, Ch. VIII, 

p. 77. Р. пер. под ред. Жуковского, стр. 79.
60	 Ibid.
61	 Ibid. p. 78. Р. п. стр. 79.



[Содержание]

Естественное право и историзм 365

ство слишком велико, «трудно установить хорошее управ-
ление». Создается целый ряд технических затруднений, 
связанных с организацией слишком большого государства: 
сложность и обширность администрации, необходимая 
медленность в ее движениях и функциях, отсутствие един-
ства в законодательстве, вытекающие отсюда смуты и т. д.62 
Но государство не должно быть также и очень малым, ибо 
в этом случае оно не может поддержать своего существова-
ния. Третьим условием существования хорошего государ-
ства является правильное отношение между количеством 
населения и величиной территории. Чрезмерное изобилие 
земли трудно охранять, недостаток же ставит государство 
в зависимость от соседей и толкает к войнам63. — В согла-
сованности государственных учреждений с этими условия-
ми — залог для благосостояния государства. Если они во-
обще отсутствуют — государство не может иметь хороших 
законов. «Так как свобода не есть плод, произрастающий 
во всяком климате, то и не все народы могут ею пользо-
ваться. Чем больше думаешь над этим принципом, установ-
ленным Монтескье, тем более убеждаешься в его истинно-
сти; и чем более он оспаривает, тем более можно найти слу-
чаев для его подтверждения путем новых доказательств»64. 
Развивая эту точку зрения, Руссо последовательно прихо-
дит к выводу, что для каждого народа «должна быть опре-
делена особенная система учреждений», что, стало быть, 
вопрос о наилучшем государственном устройстве не может 
быть разрешен в одной общезначимой во все времена и для 
всех народов формуле. «Во все времена много спорили, — 
говорит он, — относительно лучшей формы правительства, 
не принимая во внимание того, что каждая из этих форм 
есть лучшая в одних случаях и худшая в других»65. «Отсю-

62	 Ср. Liv. II, Ch. IX.
63	 Ibid., Ch. X.
64	 Ibid. Liv. III, Ch. VIII, p. 145; р. п. стр. 137.
65	 Ibid. Ch. III, p. 108; р. п. стр. 116.



[Содержание]

366 Н. Н. Алексеев

да вытекает, что нет единого абсолютного правительствен-
ного устройства, но что может быть столько же различных 
по своей природе правительств, сколько может быть раз-
личных по своей величине государств»66. «Различные пра-
вительства могут быть пригодны не только для различных 
народов, но и для одного и того же народа в различные вре-
мена»67. Не свидетельствуют ли эти цитаты, что естествен-
но-правовая доктрина на высшей стадии своего развития 
наиболее восприняла в себя элементы исторического взгля-
да на право?

Резюмируем теперь выводы, которые можно сделать 
в результате нашего обзора естественно-правовых теорий. 
Было бы неблагодарной и в общем невыполнимой задачей 
оспаривать наличность абсолютного момента во всех есте-
ственно-правовых учениях. И в этом отношении общепри-
нятый ныне взгляд на естественное право обладает долей 
истины. Рационалистический, если так можно выразиться, 
априорный элемент настолько неотделим от естественно-
правовых теорий, что без наличности его они вообще явля-
лись бы невозможными. Они созданы тем духом, который 
господствовал в социальной и политической философии 
с самых ее первых шагов и который стремился придать ей 
вид рациональной точности и достоверности. В эпоху увле-
чения математическим познавательным идеалом, матема-
тика играла в этом отношении роль образца: Гоббс стре-
мился построить политическую философию more physico 
et geometrico, Пуфендорф свои моральные сущности хотел 
изучать посредством математических аналогий. Однако мы 
убедились, что как только дело доходило до практическо-
го осуществления этих стремлений, в рациональное здание 
естественного права проникали конкретные, исторические 
элементы. Допускалась возможность, даже необходимость 
права положительного, исторически-изменчивого. И при-

66	 Ibid., Ch. I, p. 98; р. п. стр. 103.
67	 Ibid. p. 96–97; р. п. стр. 101.



[Содержание]

Естественное право и историзм 367

том сами рациональные, абсолютные формулы включали 
в себя элементы, способные к исторической индивидуали-
зации, оставляли некоторый простор для свободного дей-
ствия исторических сил. Действительное, конкретное пра-
во должно быть разнообразно в зависимости от условий 
места и времени — таково последнее слово естественно-
правовой мудрости. Но ведь эти условия — не что иное, 
как имманентные силы исторического процесса. Таким об-
разом, естественно-правовой рационализм необходимо на-
талкивался на факты, показывающие, что разум человече-
ский не только призван учить историю, но он должен так-
же учиться у нее. Исторический процесс имеет свой разум, 
свою логику. Мы видели, в какой блестящей форме были из-
ложены эти идеи на вершине естественно-правовых спеку-
ляций Жаном Жаком Руссо.

Нет ничего понятнее, как это несоответствие результа-
тов, к которым приходят естественно-правовые теории, 
с их началами и предпосылками. Нужно сказать, что, в сущ-
ности, иначе и не могло быть. Объект естественно-право-
вых учений не есть объект рационально конструируемый, 
как в математике. То, что Гегель сказал однажды про фило-
софию, вполне может быть отнесено и к праву: что именно 
история принадлежит самому объекту философии, так же 
как она принадлежит самому объекту юриспруденции. Бы-
тие права есть бытие по преимуществу историческое. И от-
меченный нами в этой статье исторический элемент есте-
ственно-правовых теорий есть не что иное, как реакция 
объекта или изучаемого, но рационально конструктивный 
метод к этому объекту не применим. Полагание какого‑ли-
бо научного объекта ко многому обязывает. С этим пола-
ганием дан целый ряд предпосылок и условий, которые не-
минуемо дадут себя знать в результате исследования. Так 
и случилось с естественно-правовыми теориями.

Критикуемый нами общепринятый взгляд на естествен-
но-правовую доктрину — взгляд, утверждающий, что она 
строилась по формуле «право для всех времен и наро-



[Содержание]

368 Н. Н. Алексеев

дов», — покоится на игнорировании вышеотмеченной, так 
сказать, обратной стороны этой доктрины. Он не прини-
мает во внимание, что рациональное здание естественно-
го права в основе своей базировалось на антиципации кон-
кретно-исторического материала. Он проходит молчанием 
целый ряд фактов, показывающих, что исторический взгляд 
на право необходимо зарождается в пределах самих есте-
ственно-правовых учений. Конструктивный рационализм 
питает в недрах своих свою антитезу — историзм.

Откуда же взялась догма об антиисторическом характе-
ре естественно-правовых учений в том ее значении, в кото-
ром она высказывается в современной литературе? Чтобы 
ответить на этот вопрос, нужно обратиться ко времени воз-
никновения исторической школы юристов. Я беру столь 
известную, появившуюся в 1814 году брошюру Савиньи 
«О призвании нашего времени в законодательстве и юрис-
пруденции» и на первых страницах ее встречаюсь с следую-
щими идеями. С половины XVIII столетия, думает Савиньи, 
пронесся над Европой разрушительный вихрь творчества. 
«Смысл и чувство величия и особенностей других эпох, 
так же, как и понимание естественного развития народов 
и политических учреждений, стало быть, все, что делает ис-
торию благодетельной и полезной, — все это было утраче-
но; вместо этого явилась безграничная вера в настоящее, 
призвание которого, как полагали, не в чем ином, как в осу-
ществлении абсолютного совершенства»68. Одним из про-
явлений этого революционного порыва и нужно считать 
широко распространенное в ту эпоху стремление создать 
такие кодексы законов, которые были бы лишены всяких 
недостатков: «И вместе с тем, — прибавляет Савиньи, — 
эти кодексы должны были избегать всяких исторических 
особенностей и в своей чистой отвлеченности иметь одина-
ковое значение для всех времен и народов» — «für alle Völker 

68	 Savigny, Vom Beruf unsrer Zeit etc., Heidelberg. 1814 ss. 4–5.



[Содержание]

Естественное право и историзм 369

und Zeiten gleiche Brauchbarkeit haben»69. Той подпочвой, ко-
торая, по мнению Савиньи, вырастила эти идеи, «служило 
часто убеждение, что есть практическое естественное пра-
во или право разума, идеальное законодательство, годное для 
всех времен и при всех случаях, которое мы должны только 
открыть, чтобы навсегда усовершенствовать положитель-
ное право»70. — Вы видите, что временное повышенное 
настроение эпохи французской революции Савиньи свя-
зывает с основными особенностями естественно-право-
вой теории. Революционные стремления, по большей части 
чуждые духу исторического понимания явлений, отожест-
вляются с историческим характером естественно-правово-
го мышления. Так родилась, по мнению Савиньи, форму-
ла «право для всех времен и народов» — дитя естествен-
ного права и французской революции! В брошюре Сави-
ньи и была, следовательно, впервые формулирована догма 
об антиисторическом характере естественного права в том 
ее смысле, ошибочность которого мы пытались показать 
всем предыдущим изложением.

Вопреки этой научной догме мы решаемся выставить 
другую теорию, согласно которой исторический взгляд 
на право нужно считать возникшим и постепенно развив-
шимся в среде самой естественно-правовой доктрины. Мы 
полагаем, что эта теория более согласуется не только с фак-
тами, но и с основными принципами современного исто-
рического миросозерцания. Ибо совершенно не соответ-
ствует духу этого последнего трактовать историю идей как 
историю сплошных ошибок и промахов, и нужно считать 
простым пережитком старых научных взглядов, когда в ис-
тории естественно-правовых учений видят одно печальное 
заблуждение.

69	 Ibid., s. 5.
70	 Ibid., s. 7.



П. Новгородцев

Современное положение проблемы 
естественного права (1913)1

Прошло двадцать пять лет с тех пор, как в Германии 
впервые заговорили о возрождении естественного пра-
ва, — период времени, достаточный для того, чтобы опре-
делились результаты этого нового и интересного течения 
в философии права. Течение это проявилось также в России 
и во Франции. Некогда отвергнутая и поруганная проблема 
естественного права снова заняла почетное место в новей-
шей философской и юридической литературе, и в настоя-
щее время уже без иронии и удивления воспринимаются 
суждения об естественном праве в ученых сочинениях, до-
кладах и спорах. Представляется интересным дать себе от-
чет в том, что же получили мы в результате этого движения 

1	 Печатается по первой публикации: П. Новгородцев. Современное положе-
ние проблемы естественного права // Юридический Вестник. М., 1913. 
№ 1. С. 18–24. Примечание автора здесь и далее: Выражая здесь с афори-
стической краткостью основные свои воззрения на естественное право, 
я должен оправдать эту краткость задачей настоящего очерка — быть од-
ной из вступительных статей первой книжки нового журнала. Те же идеи 
я развиваю в печатаемом мною в журнале «Вопросы фил. и псих.» сочи-
нении: «Об общественном идеале» и в подготовляемом к печати труде: 
«Возрождение естественного права».



[Содержание]

Современное положение проблемы естественного права (1913) 371

и в какой мере в наши дни оказалось возможным возрожде-
ние старой доктрины?

Но прежде, чем искать ответа на этот вопрос, мы должны 
выяснить, где именно следует его искать. Если взять те име-
на и сочинения, которые нередко выдвигаются в связи с во-
просом о возрождении естественного права, то окажется, 
что в крупнейших теоретических работах наших дней про-
блема естественного права не только не была разработа-
на, но скорее была устранена и заменена другими пробле-
мами. Два писателя в особенности выдвинулись в новей-
шей философии права: это — Штаммлер и Петражицкий, 
и об обоих этих писателях следует сказать, что старая док-
трина у них не возродилась, а заменилась совершенно но-
вой и иной доктриной.

Штаммлеру принадлежит заслуга впервые поставить 
самую проблему о возрождении естественного пра-
ва. В 1888 году, когда господствовали совершенно иные 
взгляды, с юношеской смелостью он выступил на за-
щиту старых основ. В своей замечательной брошюре 
«Ueber die Methode der geschichtlichen Rechtstheorie» 
он показал, что есть в теории права вопросы, которых 
господствующая теория не ставит и которых, однако, нет 
возможности отрицать. Он тогда же связал эти вопросы 
с проблемой естественного права. За этим первым юно-
шеским выступлением Штаммлера последовали более 
крупные его труды. С течением времени они увеличива-
лись и в объеме, и в притязательности автора, но вместе 
с тем они все более отводили его от той проблемы, кото-
рую он первоначально поставил. В 1896 году он выпустил 
свой известный труд «Recht und Wirtschaft», и здесь есте�-
ственному праву уделено было много внимания. Но самая 
главная идея этого труда — естественное право с изменя-
ющимся содержанием — есть идея противоречивая и не-
состоятельная. Это попытка эклектически сочетать ста-
рые философские воззрения с историческим созерцани-
ем. Но как всякая попытка эклектического характера, она 



[Содержание]

372 П. Новгородцев

не могла удовлетворить ни одну из сторон, которые хоте-
ла примирить: для философов тут дается слишком мало, 
для историков — слишком много. Что идеальные пред-
ставления о праве меняются с изменением исторических 
условий, это факт, не подлежащий сомнению, но не меня-
ется тот идеальный критерий, который является масшта-
бом для оценки прогресса в праве. И если под естествен-
ным правом понимать именно этот идеальный и без-
условный критерий, то следует сказать, что естествен-
ное право с изменяющимся содержанием есть contradicto 
in adjecto.  Идеальный критерий с изменяющимся 
содержанием — это еще более противоречивое понятие, 
чем метр с изменяющейся длиной или килограмм с из-
меняющимся весом. Меры веса и длины бывают разные 
у разных народов; но не может быть различным тот иде-
альный принцип, который правду делает правдой и дает 
высшую санкцию праву. Столь же неудачно следует при-
знать и основную формулу естественного права, кото-
рую предложил Штаммлер: «Gemeinschaft frei wollender 
Menschen». Он хорошо понял, что проблема естествен�-
ного права есть также и проблема общественного идеала. 
Последний отдел его книги и посвящается определению 
общественного идеала, но здесь Штаммлер всецело оста-
ется на почве субъективного индивидуализма, не возвы-
шаясь и не будучи в состоянии возвыситься к этическому 
понятию общества. Устанавливаемая Штаммлером норма 
общественности имеет в виду не качественно новое про-
явление лиц во взаимодействии их многообразных ин-
дивидуальностей, а только количественное повторение 
их однородных притязаний. Понятие общества тут в сущ-
ности уничтожается: мысль не выходит из пределов лич-
ности в ее отвлеченной общности и самобытной закон-
ченности. Но «Recht und Wirtschaft» есть только обе�-
щание, за которым впереди ожидалось и предвиделось 
положительное построение. В 1902 году действительно 
появилось новое сочинение Штаммлера: «Die Lehre von 



[Содержание]

Современное положение проблемы естественного права (1913) 373

dem richtigen Rechte». Здесь писатель делает опыт дать 
то свое построение, в котором он видит практическое 
разрешение поставленной ранее проблемы. Социальный 
идеал является здесь в новой роли: он должен регулиро-
вать практику положительного права и судебного обо-
рота. Всякое право, в том числе и положительное, есть 
Zwangsversuch zum Richtigen. Определить принципы 
пр авильного права ,  вы веденные и з  с оц и а льного 
идеала, — вот что становится теперь задачей Штаммлера. 
Но повернуть таким образом проблему естественного 
права не значит ли заменить ее совершенно новой про-
блемой? С высоты абсолютного и вечного идеала оно 
вводится в суету ежедневного оборота. Идея творческо-
го значения естественного права для преобразования за-
конодательства заменяется стремлением к регулирова-
нию судебной практики права. В этом замысле было, не-
сомненно, нечто новое, но еще более было в нем спор-
ного. И во всяком случае, здесь не было того, что бы-
ло обещано ранее: вместо старого естественного права 
получилась новая идея «правильного права», которая 
и осталась личным достоянием Штаммлера.

Другой из названных мною писателей — Петражиц-
кий — в отношении к идее естественного права имел 
ту же участь: и он не возродил старую доктрину, а заме-
нил ее совершенно новою и иною. Петражицкий высту-
пил в защиту естественного права позднее Штаммле-
ра, но он шел совершенно независимо от своего немец-
кого предшественника. Он сделал опыт заново обосно-
вать идею политики права, которую он обещал развить 
в целую науку. Однако с Петражицким — proportion 
gardée — случилось то же, что с Колумбом: отыскивая 
путь в Индию, он открыл Америку. Ища обоснования для 
своего понимания естественного права и для построе-
ния политики права, он нашел психологическую теорию 
права, на которой и остановился. Я нисколько не хочу 
умалять значение психологической теории Петражиц-



[Содержание]

374 П. Новгородцев

кого; для меня несомненно, что она представляет круп-
ную заслугу этого выдающегося юриста. Но обоснова-
ния идеи естественного права мы все же у него не нахо-
дим, и я думаю, что для того, кто хочет искать такого об-
основания, психологическая теория права опорой быть 
не может. Если и согласиться с автором, что для политики 
права его психологическая теория может иметь значение, 
то для философии естественного права помощи от нее 
ждать нельзя. Нельзя не отметить также, что введенная 
Петражицким категория интуитивного права — едва ли 
удачное обозначение для старого понятия правосозна-
ния — совершенно не совпадает с понятием естествен-
ного права. Ясно сознавая это несовпадение, Петражиц-
кий замечает, что нельзя искать руководства для критики 
положительного права и его совершенствования «в ин-
туитивном праве или вообще в индивидуальном «идеаль-
ном» этическом сознании». С этим можно вполне согла-
ситься, но никак нельзя согласиться с тем, чтобы полити-
ка и законодательство не нуждались в руководящем све-
те того естественного права, которое представляет со-
бою не субъективное этическое сознание, а объективную 
основу идеального правосознания. Естественное право 
в этом смысле столь мало субъективно, что оно может 
быть определено с точностью аксиом математики.

Но если и Штаммлер, и Петражицкий дали нам не воз-
рождение естественного права, а нечто новое и свое, то не 
происходит ли это оттого, что самая задача этого возро-
ждения была неосуществимой мечтой? Призывая к жизни 
старую доктрину, не пытались ли они оживить призраки 
и тени? Наполняя новым содержанием старую форму, они, 
в сущности, разорвали эту форму и отбросили ее. Но, быть 
может, случилось это оттого, что забыли они старый завет: 
не вливайте вина нового в меха старые.

Здесь мы снова должны поставить прежний вопрос: в ка-
кой мере вообще возможно теперь возрождение старой 
доктрины естественного права. Я отвечу на этот вопрос, 



[Содержание]

Современное положение проблемы естественного права (1913) 375

опираясь не на какую‑либо определенную юридическую 
теорию, а на сложную совокупность впечатлений мысли 
и жизни нашего времени, как я их понимаю. И ответ мой 
будет совершенно иной, чем тот, на который наводит судь-
ба исканий Штаммлера и Петражицкого. В деле возрожде-
ния естественного права следует, как мне кажется теперь, 
идти гораздо далее, чем думают обыкновенно и чем я сам 
думал ранее, когда впервые в 1896 году выступил на защиту 
старой доктрины2.

Два упрека делались обыкновенно естественному пра-
ву: что оно отрицало историческое различие правовых 
систем и что оно требовало права неизменного для всех 
времен и народов. Стремясь исправить старую доктрину, 
Штаммлер и предлагал свою формулу: «естественное пра-
во с изменяющимся содержанием». Пора, однако, покон-
чить с этим недоразумением. Естественное право, как по-
казывает более внимательное изучение его истории, вовсе 
не отрицало исторических различий и вовсе не пыталось 
создать единой системы права3. Оно стремилось не к не-
изменной системе права, а к неизменному идеалу или 
принципу права, и в этом отношении оно было гораздо 
ближе к истине, чем современные последователи Штамм-

2	 Здесь уместно рассеять одно недоразумение. По некоторым замеча-
ниям Л. И. Петражицкого (напр., «Теория права», 2‑ое изд., т. 2, стран. 
476) можно заключить, что, по его мнению, я, как и некоторые другие 
авторы, в том числе Штаммлер, к идее возрождения естественного пра-
ва пришли по его следам. На самом деле, когда я писал свою первую дис-
сертацию, я не прочел из сочинений Петражицкого ни строчки; а когда 
Штаммлер писал свою брошюру «Ueber die Methode der geschichtlichen 
Rechtstheorie», этих сочинений и вовсе не существовало. И в дальнейших 
моих работах выводы Петражицкого остались мне совершенно чуждыми, 
и никогда я из них не исходил, что не мешало мне весьма высоко оценивать 
его научную работу. Точно так же по исходным пунктам своим Штаммлер 
всегда был совершенно независим от построений Петражицкого: ни о ка-
ком заимствовании или влиянии тут не может быть и речи.

3	 Убедительное развитие этого взгляда дано Н. Н. Алексеевым в его статье 
«Естественное право и историзм», «Вопросы права», 1911 г., № 1.



[Содержание]

376 П. Новгородцев

лера с его формулой изменяющегося естественного права. 
В возрождении естественного права надо идти за Кантом 
к Гуго Гроцию и даже к Сократу. Надо отбросить эклек-
тическую и половинчатую формулу Штаммлера и восста-
новить старую истину о неизменном естественном праве. 
Следует только помнить, что речь идет здесь не о неиз-
менной системе норм права, которая должна заменить со-
бою когда‑либо изменчивое положительное право, а о не-
изменном идеале или принципе права, который всегда на-
правлял и всегда будет направлять развитие положитель-
ного права. Стремления старых учителей естественного 
права заключались в том, чтобы найти идеал права, кото-
рый не меняется от одного дня к другому, а имеет значе-
ние всегда и везде. Они одушевлены были верой, что есть 
общая и обязательная для всех людей и веков правда, соот-
ветствие с которой дает смысл и оправдание всякому от-
носительному и временному праву, и что эту общую веч-
ную правду надо юристу прежде всего знать и почитать. 
Человеческие законы суть братья законов божественных, 
говорил Сократ; по родству своему с естественным пра-
вом получает нравственную санкцию и положительное 
право. Но эта санкция не может исходить от какого‑то ме-
няющегося и относительного естественного права, ко-
торое сегодня одно, а завтра другое: она может даваться 
только вечным и безусловным идеалом правды, пред ко-
торым одинаково должны преклониться и прошлое, и на-
стоящее, и будущее.

Но возможно ли этот идеал установить? Я думаю, что 
на это служит ответом вся история философии права. При 
тщательном изучении ее в ней поражает не столько раз-
личие сменявшихся воззрений, сколько единство в пони-
мании идеальных начал. Старая истина Сократова учения 
о правде так же наполняет нас энтузиазмом, как если бы он 
жил в наши дни. Есть некоторая живая сила правды и доб-
ра, которая светит через всю историю, как неугасимый свет 
вечной истины. И не только в общем стремлении, но и в ос-



[Содержание]

Современное положение проблемы естественного права (1913) 377

новных принципах можно проследить в истории это един-
ство идеала правды. А если укажут эпохи, когда этот иде-
ал не сознавался, то это столь же мало подрывает его без-
условное значение, как мало колеблет силу математических 
аксиом то обстоятельство, что некогда они не были извест-
ны.

С точки зрения, высказанной мною, естественное право 
является тем идеальным и безусловным пределом, к кото-
рому тяготеет всякая система положительного права. Ни-
когда этот предел не может быть полностью достигнут или 
осуществлен: лишь отчасти осуществляется он в действи-
тельности. Но зато он осуществляется всегда и везде, хотя 
и в разных формах, и в разной степени, смотря по истори-
ческим условиям. И отсюда вытекает еще один важный для 
нас вывод: не было и не могло быть эпохи, когда бы идея 
естественного права не проявлялась в правовых системах 
и в правовом сознании. Та или иная философская система 
могла эту идею отвергнуть, но в нравственном сознании 
и в жизни она живет неискоренимо и неизбежно. Вот по-
чему и возрождение естественного права может означать 
не воскрешение идеи, которая никогда не умирала, а толь-
ко восстановление теоретического признания ее, которое 
временно было затемнено под влиянием односторонних 
взглядов.

И действительно, пусть историческая школа юристов от-
вергла теорию естественного права, пусть современные 
юристы в поисках естественного права иногда слишком 
далеко уходят от него, — но разве это изменяет существо 
дела? Обращаясь к современным идеальным представле-
ниям будущего, которые мы находим в учениях социализ-
ма и анархизма, вникая в современные юридические по-
строения действующего права, мы с ясностью видим, как 
влияние идеи естественного права совершает в них свою 
неустанную творческую и преобразующую работу. В осо-
бенности следует отметить, что в современной нам тео-
рии публичного права — у Иеллинека, Дюги, Краббе и дру-



[Содержание]

378 П. Новгородцев

гих — с какой‑то непосредственной силой пробивается 
эта творческая идея. Пусть новейшие теоретики воздвига-
ют свои прихотливые и затейливые здания, в которых style 
moderne вытесняет старые образцы, но жизнь идет своим 
чередом, как она шла всегда и всегда будет идти. И в этом 
непосредственном жизненном действии своем естествен-
ное право проявляет свою вечную, неумирающую сущ-
ность.



А. А. Кизеветтер

Партия народной свободы  
и ее идеология1

I.

Задача настоящей брошюры — очертить основные осо-
бенности идеологии партии народной свободы. Многие, 
наслышавшиеся митинговых нападок на кадетов, сейчас же 
спросят: «Да разве у партии народной свободы есть идео-
логия? ведь эта партия сама себя называет партией реаль-
ной политики, а всякая реальная политика есть политика 
текущего дня, а не каких‑либо вечных общих принципов».

Вот — одно из глубоких заблуждений, привитых рус-
скому обществу долгим периодом бесправного существо-
вания. В течение веков придавленное чугунною плитою 
деспотизма, отстраненное от участия в государственном 
управлении, русское общество привыкло недооценивать 
д е й с т в и е  и переоценивать м е ч т у , привыкло думать, 
что верность идеалу проявляется лишь в мечтаниях о вол-
шебных перспективах отдаленного будущего, а в попытках 
постепенного приспособления к идеальным задачам усло-
вий текущей минуты привыкло усматривать не что иное, 

1	 Печатается по первой публикации: А. А. Кизеветтер. Партия народной 
свободы и ее идеология. М., 1917.



[Содержание]

380 А. А. Кизеветтер

как отказ от всякой идеологии. Не то наблюдается в стра-
нах, которые уже давно вступили на путь всенародной по-
литической самодеятельности. Там отличию понимают, что 
служение идеалу не на словах, а на деле возможно не иначе, 
как при помощи реальной политики, т. е. при помощи по-
следовательного разрешения выдвигаемых жизнью практи-
ческих вопросов; что реальная политика может быть прин-
ципиальной, может быть вдохновляема определенной по-
литической идеологией.

Теперь и для нас, русских, настала пора, когда жизнь зо-
вет нас к тому, чтобы и мы из безответственных мечтате-
лей превратились в ответственных строителей государ-
ственной жизни, т. е. в реальных политиков. И вот партия 
народной свободы и является партией реальной политики 
не в смысле отсутствия у нее определенных идеалов, а в том 
смысле, что пути к осуществлению этих идеалов намеча-
ются этой партией на основании строгого учета реальных 
жизненных условий.

Идеалы партии народной свободы широки и вечны. Эти 
идеалы — с в о б о д а  и   с о ц и а л ь н а я  с п р а в е д л и -
в о с т ь ;  с в о б о д а , понимаемая как возможность для каж-
дого гражданина 1) беспрепятственно осуществлять все, 
что не воспрещено законами, установляемыми свободно 
избранным всенародным представительством и 2) осуще-
ствлять те права, которые по сознанию культурного челове-
чества присущи человеческой личности на основании при-
надлежности в человеческому роду; с о ц и а л ь н а я  с п р а -
в е д л и в о с т ь , понимаемая как такая организация соци-
альных отношений, которая обеспечивает каждому гражда-
нину достойное человеческое существование.

Определение путей к осуществлению этих идеалов пар-
тия подчиняет двум основным положениям: 1) установле-
ние этих путей должно опираться на установляемые наукой 
законы действительного хода развития человеческих об-
ществ и на строгий учет реальных жизненных фактов в дан-
ный момент исторической жизни и 2) свобода и социаль-



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 381

ная справедливость не должны и не могут быть проводи-
мы в жизнь такими способами и приемами, которые сами 
по себе являются отрицанием свободы и справедливости.

Совокупностью всех этих положений партия народной 
свободы и отличается, с одной стороны, от партий бур-
жуазных, с другой стороны, от партий социалистических. 
К рассмотрению этих различий мы и переходим.

II.

Партия народной свободы не есть партия буржуазная. 
В целях партийной полемики митинговые ораторы социа-
листических партий любят упрекать кадетов в буржуазно-
сти. Это их излюбленный митинговый шаблон. Очень лег-
ко доказать, сколь резко он противоречит действительно-
сти. В социальной программе партии народной свободы 
есть основные положения, которых вы не найдете в про-
граммах действительно буржуазных партий, это — тре-
бование восьмичасового рабочего дня и требование при-
нудительного отчуждения частновладельческих земель 
в государственный фонд, как основы аграрной рефор-
мы. У нас существовали подлинно буржуазные партии — 
торгово-промышленная и союз 17 октября. Их програм-
мы были напечатаны. В программе торгово-промышлен-
ной партии вы не найдете ни одного слона ни о восьми-
часовом рабочем дне, ни о принудительном отчуждении 
частновладельческих земель. В программе союза 17 октя-
бря ничего не говорилось о восьмичасовом рабочем дне, 
а принудительное отчуждение частновладельческих зе-
мель признавалось возможным лишь в отдельных случа-
ях общегосударственной важности при недостаточности 
целого ряда других мер по части подъема крестьянского 
благосостояния.

Между тем в программе партии народной свободы при-
нудительное отчуждение частновладельческих земель при-



[Содержание]

382 А. А. Кизеветтер

нимается как основное положение, как исходный пункт аг-
рарной реформы.

Уже этими двумя требованиями создается резкая грань 
между партией народной свободы и буржуазными классо-
выми партиями. Почему же в таком случае противники пар-
тии народной свободы так упорно твердят о ее буржуазной 
сущности?

Внешним поводом к тому служит то обстоятельство, что 
партия народной свободы, выставляя указанные выше тре-
бования, сопровождает их некоторыми ограничительны-
ми оговорками. На эти‑то оговорки и обрушиваются левые 
критики, стремясь доказать, что в них‑то и обнаруживает-
ся буржуазная подкладка кадетизма. Несколько ниже я по-
дробно рассмотрю эти оговорки и покажу, что в них до та-
кой степени не заключается ничего специфически буржуаз-
ного, что все элементы этих оговорок можно найти… в са-
мих социалистических программах!

Итак, партия народной свободы резко отличается от бур-
жуазных партий такими требованиями, направленны-
ми на удовлетворение трудящихся масс, которые никогда 
не включаются в программы, построенные на началах бур-
жуазного либерализма.

III.

Если партия народной свободы не есть партия буржуаз-
ная, то, спрашивается, чем же отличается она от партий 
социалистических? Это отличие сводится к положениям 
идеологическим и тактическим.

Идеологическое различие сводится здесь вовсе не к не-
пременному отрицанию социалистического идеала как из-
вестного отвлеченного социалистического построения. 
Среди членов партии народной свободы всегда существо-
вали люди, разделяющие социалистический идеал. Но пар-
тия нар. свободы, в полном согласии с наукой, утверждает, 



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 383

что пока никто еще не начертал той конкретной картины 
осуществления этого идеала, воплощение которой в жиз-
ни можно было бы рассматривать как практическую зада-
чу, выполнимую в пределах данного периода историческо-
го развития.

Подлинное идеологическое различие партии народ-
ной свободы от партий социалистических — то же, что 
и от партий буржуазных. Оно заключается в том, что пар-
тия народной свободы — в отличие и от первых, и от вто-
рых — есть партия в н е к л а с с о в а я .

Здесь являются два вопроса: 1) могут ли вообще суще-
ствовать внеклассовые партии и 2) может ли внеклассовая 
партия стоять на страже интересов трудящихся масс. Рас-
смотрим поочередно оба вопроса.

Невозможность существования внеклассовых партий 
обыкновению доказывается ссылками на упрощенную тео-
рию классовой борьбы, по которой выходит, что государ-
ство есть лишь механическое сцепление взаимно враждеб-
ных классов. У каждого класса есть свои интересы, про-
тивоположные интересам других классов. Следовательно, 
партия, претендующая на внеклассовую программу, дол-
жна была бы одновременно отстаивать противоположные 
интересы, что невозможно и нелепо. Значит, внеклассовых 
партий существовать не может. Так гласит популярная док-
трина.

Однако, хороши лишь те доктрины, которые не противо-
речат фактам жизни. А эти факты гласят, что внеклассовые 
политические соединения на самом деле существуют. Ан-
глийская либеральная партия до самого последнего време-
ни обнимала собою весьма разнообразные в классовом от-
ношении элементы. Во Франции дрейфусиада вызвала про-
тив себя грандиозное политическое соединение весьма раз-
нообразного классового состава, скрепленное задачей за-
щиты республики и прав человека. Таковы факты. Но ведь 
нельзя же говорить, что если факты не укладываются в рам-
ки теории, то тем хуже для фактов. Ведь политические про-



[Содержание]

384 А. А. Кизеветтер

граммы создаются для жизни, а не для отвлеченно-школь-
ной игры ума, и потому они должны с фактами жизни счи-
таться. Если жизнь не укладывается в теорию, значит тео-
рия грешит каким‑нибудь недочетом.

В данном случае этот недочет состоит именно в механи-
ческом понимании природы государства. Когда‑то рацио-
налистическая философия XVIII века смотрела на государ�-
ство, как на механическое соединение отдельных лиц. Каж-
дый правоверный марксист глубоко убежден, что целая без-
дна отделяет его миросозерцание от рационалистической 
философии. Но на поверку оказывается, что края этой без-
дны соединены многими мостами. И один из тех мостов как 
раз заключается во взгляде на государство, как на чисто ме-
ханическое соединение, только механическое соединение 
отдельных человеческих особей заменено в новой теории 
механическим соединением классовых групп. И жизнь по-
бивает эту новую теорию так же, как она побивала и преж-
нюю.

Расчленение современных обществ на классы есть несо-
мненный жизненный факт. Борьба противоположных клас-
совых интересов есть такой же несомненный жизненный 
факт. Но утверждение, что классовой борьбой наполняется 
и исчерпывается все содержание жизни государств, что го-
сударство есть лишь механическое сцепление взаимно вра-
ждующих классов есть уже не факт, а теория, фактам проти-
воречащая.

Подлинная действительность показывает, что наряду 
с интересами отдельных классов в государственной жиз-
ни существуют еще общегосударственные и общенарод-
ные интересы, от удовлетворения которых зависит благо-
состояние всего государственного союза как единого це-
лого и которые могут быть удовлетворяемы и отстаиваемы 
не иначе, как дружными и совместными усилиями всех со-
знательных граждан.

Например, ниспровержение самодержавного строя раз-
ве составляло классовую, а не общенациональную задачу? 



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 385

У самих социалистов вы можете встретить признание вне-
классового характера этой задачи. Открываем программу 
партии социалистов-революционеров и во вступительной 
части ее читаем: «вся тяжесть борьбы с самодержавием, 
н е с м о т р я  н а   н а л и ч н о с т ь  л и б е р а л ь н о - д е м о -
к р а т и ч е с к о й  о п п о з и ц и и , охватывающей преимуще-
ственно п р о м е ж у т о ч н ы е  в   к л а с с о в о м  о т н о ш е -
н и и  э л е м е н т ы  образованного общества, падает на про-
летариат, трудовое крестьянство и революционно-социали-
стическую интеллигенцию».2

Тут под пером автора социалистической программы в од-
ной политической упряжке оказались рабочие, крестьяне, 
либералы из «образованного общества» и интеллигентные 
разночинцы, т. е. представители весьма различных классов. 
Что же это, как не признание возможности и необходимо-
сти сотрудничества разных классов во имя общегосудар-
ственной задачи? Правда, здесь указано, что в выполнении 
этой общей задачи разные классы принимали неодинако-
вое, один — большее, другие — меньшее, участие. Но дело 
не в этом, а в том, что возможность внеклассовых полити-
ческих соединений ради общей цели признана автором со-
циалистической программы.

Партия народной свободы и является внеклассовой пар-
тией в том смысле, что она рассматривает и разрешает во-
просы государственной и народной жизни с точки зрения 
общегосударственного и общенародного блага. Отсюда 
становится ясным и то, каким образом внеклассовая пар-
тия может защищать интересы трудящихся масс. Под вне-
классовой партией вовсе не разумеется партия, желающая 
угодить всем классам или проповедующая ложную мысль 
о полном согласии интересов капиталиста и рабочего, 
крупного землевладельца и нищенски поделенного землею 
крестьянина. Партия народной свободы именно в каче-

2	 Полный сборник программ русских политических партий, издательство 
«Наш». СПб. 1906 г. Стр. 20.



[Содержание]

386 А. А. Кизеветтер

стве в н е к л а с с о в о й  партии, ставит своею целью не од-
ностороннюю защиту интересов какого‑либо класса, а об-
щегосударственное благо, и как раз во имя этого общегосу-
дарственного блага она и требует у сильных общественных 
классов крупных и серьезных жертв в пользу обездоленных 
масс, вовсе не смущаясь тем, что это может вызвать ропот 
и гнев со стороны привилегированных слоев населения.

IV.

Теперь должен быть поставлен вопрос: при защите ин-
тересов трудящихся масс с точки зрения общегосудар-
ственного блага, а не с точки зрения классовой идеологии 
не проигрывают ли интересы этих масс?

Здесь‑то я и перейду к рассмотрению упомянутых выше 
ограничительных оговорок в требованиях социальной про-
граммы партии народной свободы.

По вопросу о восьмичасовом рабочем дне программа 
партии народной свободы гласит: «введение законода-
тельным путем восьмичасового рабочего дня; немедлен-
ное осуществление этой нормы всюду, где она в данное вре-
мя возможна, и постепенное ее введение в остальных про-
изводствах». Вот в указании на эту постепенность социал-
демократы и усматривают буржуазную подкладку партии 
народной свободы. Однако в программе социалистов-рево-
люционеров мы находим требование введения восьмичасо-
вого рабочего дня не немедленно, а «в ближайшее время», 
т. е. тоже при наступлении возможности.

Все дело в том, кто будет определять степень этой воз-
можности. Если бы партия народной свободы возлагала 
определение этой возможности на фабрикантов, в таком 
случае мы действительно имели бы перед собой неопро-
вержимое доказательство буржуазно-классового характе-
ра этой партии. Но этого‑то как раз в программе партии 
народной свободы и нет. Вопрос о моменте введения вось-



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 387

мичасового рабочего дня в той или иной отрасли производ-
ства, конечно, должен быть решаем демократическими ор-
ганами общегосударственной власти, в которых будут уча-
ствовать и рабочие и которые будут при этом принимать 
во внимание интересы не промышленников, а промышлен-
ности, т. е. в том числе и самих рабочих, которым пришлось 
остаться без работы в случае краха многих предприятий 
или подвергнуться сильному повышению косвенного об-
ложения в случае необходимости поднять пошлины на при-
возные товары ради предотвращения такого краха. Что 
партия народной свободы вовсе не имеет при этом в виду 
затягивать распространение восьмичасового рабочего дня, 
это явствует из того, что для ряда производств она настаи-
вает на немедленном его введении.

Заметим тут же, что в настоящий момент сами советы ра-
бочих депутатов находят нужным сопровождать установле-
ние восьмичасового рабочего дня сверхурочными работами 
по особой повышенной оплате. Ясно, что это вовсе не есть 
введение восьмичасового рабочего дня, а лишь замаскиро-
ванное повышение заработной платы, ибо вся сущность ин-
ститута восьмичасового рабочего дня состоит в полном вос-
прещении сверхурочных работ сверх этой нормы. Значит, 
вопрос о постепенности введения восьмичасового рабоче-
го дня в известных отраслях производства ничего специфи-
чески буржуазного и направленного против рабочего класса 
в себе не заключает, при той постановке, какая ему придает-
ся в программе партии народной свободы.

Теперь перейдем к вопросу об отношении партии народ-
ной свободы к интересам крестьян. Аграрная программа 
этой партии предлагает увеличение площади землепользо-
вания населения, обрабатывающего землю личным трудом 
государственными, удельными, кабинетскими и монастыр-
скими землями и принудительным отчуждением для той же 
цели з а   с ч е т  г о с у д а р с т в а  частновладельческих зе-
мель в потребных размерах с вознаграждением нынешних 
владельцев по справедливой (не рыночной) оценке.



[Содержание]

388 А. А. Кизеветтер

Согласно принятым на последнем съезде партии «глав-
ным основаниям земской реформы» под отчуждением 
«в потребных размерах» разумеется отчуждение всего 
количества земли сверх трудовой нормы, а под справедли-
вой оценкой разумеется оценка по нормальной доходно-
сти земли, не принимая в расчет повышающих доходность 
элементов, обусловленных земельной нуждой населения. 
К чему же приводит сопоставление этих положений с аг-
рарными программами социалистических партий, стоящих 
на почве классовой идеологии?

О социал-демократах тут много и говорить не приходит-
ся. Считая себя классовой партией фабрично-заводского 
пролетариата, социал-демократия оказалось в весьма за-
труднительном положении по отношению к аграрному во-
просу. У русских социал-демократов была не одна аграр-
ная программа, а две. Первоначальную программу они за-
тем упразднили и заменили новой. Заметим, кстати, что 
об этом не мешает напоминать каждый раз, когда социал-
демократы начинают столь неосторожно иронизировать 
над тем, что кадеты в своей программе заменили консти-
туционную монархию республикой. Об этой замене я еще 
буду говорить далее, пока же только отмечаю, что перемену 
программных положений социал-демократы сами для себя 
давно признали вполне возможной. В самом деле, на вто-
ром съезде российской социал-демократической партии 
была принята первоначальная аграрная программа соци-
ал-демократов, вполне согласующаяся с сущностью со-
циал-демократического направления. Социал-демократы 
не могут, не вступая вразрез с своим мировоззрением, стре-
миться к созданию обеспеченного крестьянства. Наобо-
рот, их цель — пролетаризация деревни. И потому их пер-
вая аграрная программа не могла идти ни в какое сравне-
ние с программой партии народной свободы в отношении 
защиты интересов трудящихся на земле. Все, что они обе-
щали тогда крестьянам по части земли, сводилось к воз-
вращению крестьянам тех отрезков, которые были отсе-



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 389

чены от крестьянских наделов при освобождении кресть-
ян в 1861 году. Но затем дальше этого социал-демократы 
в первой программе не шли. Началось крестьянское аграр-
ное движение 1906 г., социал-демократы увидели, что с сво-
ими «отрезками» они не могут рассчитывать на какой бы 
то ни было успех в своей пропаганде в деревце, да и рабо-
чие, из которых многие не порывают связи с землей, весь-
ма смутились этим, и вот на своем третьем партийном съез-
де социал-демократы явно вразрез с основною сущностью 
собственного мировоззрения упразднили первоначальную 
аграрную свою программу и, как тогда же об этом заявля-
лось их партийными органами, «и з   т а к т и ч е с к и х  с о -
о б р а ж е н и й » приняли новую программу, представляю-
щую собою явное подражание аграрной программе соци-
ал-революционеров, с «заменой лишь «н а ц и о н а л и з а -
ц и и » земли «м у н и ц и п а л и з а ц и е й » земли.

Итак, социал-демократы в данном вопросе не должны ид-
ти в счет. Их отношение к их второй аграрной программе 
не программное, а лишь «тактическое».

Посмотрим же, что говорится о земле в программе социа-
листов-революционеров. Они провозглашают социализацию 
земли. Не буду говорить здесь, насколько мало этот лозунг 
отвечает «классовому» мировоззрению крестьян. Конечно, 
заявления партийных ораторов социалистов-революционе-
ров на крестьянских митингах о том, что «вся земля всему 
народу», встречается гулом одобрения. Но ведь это одобре-
ние объясняется лишь тем, что крестьянская аудитория под-
нимает этот лозунг не по‑эсеровски, а по‑своему, в том смыс-
ле, что крестьяне получат в свою собственность чужие земли, 
а не в том, что и их собственные земли будут взяты в распо-
ряжение общегосударственной власти. Эсеровские ораторы 
этого недоразумения крестьянам обыкновенно не разъясня-
ют, ибо на этом‑то недоразумении и основывается в громад-
ном большинстве случаев весь успех эсеровской пропаганды 
среди крестьян. Я не буду говорить здесь и о том, хватит ли 
земли для наделения ею всего крестьянства по плану соци-



[Содержание]

390 А. А. Кизеветтер

ал-революционной партии. Слишком известны статистиче-
ские данные, приводящие к отрицательному ответу на этот 
вопрос. Сейчас для меня важно не это, а важно то, что по-
становка аграрного вопроса в программе партии народной 
свободы не заключает в себе никаких следов меньшей забот-
ливости об интересах трудящегося на земле населения срав-
нительно с программой социалистов-революционеров. Де-
ло в том, что социалисты-революционеры сами выставля-
ют социализацию земли лишь как такую меру, осуществле-
ние которой в условиях социального строя современных 
обществ подвержено большому сомнению и на случай, если 
осуществить ее революционным путем окажется невозмож-
ным, выставляют ряд переходных мер по аграрному вопросу. 
И вот эти «переходные меры» и представляют собою нечто 
совершенно близкое к программе партии народной свобо-
ды! Это — «конфискация земель монастырских, удельных, 
кабинетских и обращение их на обеспечение общин д о с т а -
т о ч н ы м  к о л и ч е с т в о м  земли» (сравни в программе 
партии народной свободы: «увеличение площади земле-
пользования населения, обрабатывающего землю личным 
трудом государственными, удельными, кабинетскими и мо-
настырскими землями»); далее — «расширение прав об-
щин по экспроприации частновладельческих земель и обра-
щение этих земель на обеспечение общин д о с т а т о ч н ы м 
к о л и ч е с т в о м  земли (ср. в программе партии народной 
свободы: «отчуждение общин д о с т а т о ч н ы м  к о л и -
ч е с т в о м  земли в   р а з м е р а х  частновладельческих зе-
мель с вознаграждением нынешних владельцев по справед-
ливой (не рыночной оценке»). Социалистические крити-
ки, которым нужно во что бы ни стало найти у партии на-
родной свободы что‑нибудь, клонящееся в пользу имущих 
классов, ухватывались за выражение «справедливая оцен-
ка», и неизвестно, на каком основании и по какому праву 
истолковывали это выражение в смысле оценки, выгодной 
для землевладельцев. Между тем в программе партии на-
родной свободы прямо было пояснено, что под справедли-



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 391

вой оценкой понимается оценка, при которой не принима-
ются во внимание цены, созданные земельной нуждою»… 
А в «главных основаниях земельной реформы», принятых 
на последнем съезде партии народной свободы, сказано 
так: (§7) «в основу оценки земли полагается н о р м а л ь -
н а я  е е  д о х о д н о с т ь  с   у с т р а н е н и е м  из расчета 
т е х  п о в ы ш а ю щ и х  д о х о д н о с т ь  э л е м е н т о в ,  к о -
т о р ы е  о б у с л о в л и в а ю т с я  з е м е л ь н о й  н у ж д о й 
н а с е л е н и я , ненормальными условиями найма рабочих 
и пр.».

Вот — яркий пример того, до какой степени неоснова-
тельны и произвольны попытки наших критиков вложить 
в то или иное наше выражение противодемократический 
смысл. Такие же попытки делалась и по отношению к вы-
ражению «отчуждение в   п о т р е б н ы х  р а з м е р а х ». 
В основаниях земельной реформы, принятых на последнем 
съезде партии народной свободы, раскрыт смысл и этого 
выражения, так сказано (§ 3): «в частных владениях под-
лежит принудительному отчуждению все количество земли 
сверх трудовой нормы».

Правда, все «переходные меры» эсеры предлагают лишь 
на случай невозможности аграрной революции на социа-
листических началах, т. е. наличности существующего эко-
номического строя. Но ведь и программа партии народной 
свободы составлена в том предположении, что, пока длится 
капиталистический период мирового хозяйства, до тех пор 
невозможно установление социалистического строя в ка-
кой‑либо о т д е л ь н о й  стране, на каком‑либо отдельном 
определенном участке земного шара.

На поверку выходит, что партия народной свободы с сво-
ей общегосударственной точки зрения стоит на страже ин-
тересов трудящегося на земле населения нисколько не ме-
нее стойко, нежели партии, проповедующие классовую 
идеологию.

Остается один важный пункт разногласия между пар-
тией народной свободы и социалистами-революционера-



[Содержание]

392 А. А. Кизеветтер

ми: отчуждать ли частновладельческие земли за выкуп или 
без выкупа. Партия народной свободы, в отличие от пар-
тии социалистов-революционеров, находит нужным вы-
куп за счет государства. В основе этого требования ле-
жат лейтмотивы буржуазные или общегосударственные? 
Если признать, что это требование указывает на буржуаз-
ную природу партии народной свободы, то в таком случае 
представителями буржуазного мировоззрения придется 
признать не кого иного как… Маркса, Энгельса, Каут-
ского, Вандервельде, всех крупнейших столпов социали-
стической доктрины! Все они признают необходимость 
в этом случае выкупа. Энгельс прямо заявлял, что с соци-
ал-демократической точки зрения ликвидация отношений 
с собственниками может быть произведена в форме выку-
па и что Маркс не раз говаривал ему: «Дело обошлось бы 
всего дешевле, если бы откупиться от всей этой банды аг-
рариев». Каутский в своем труде «Аграрный вопрос» все 
свои рассуждения строит на том положении, что позе-
мельные собственники получат вознаграждение за отчу-
ждаемую землю. Вандервельде пишет: «Экспроприация 
собственников без вознаграждения была бы самою доро-
гою формою экспроприации, если принять в соображе-
ние смуты и борьбу, которые были бы ею вызваны». Все 
это доводы с точки зрения целесообразности. Но у тех же 
теоретиков социализма, которых нелепо было бы заподо-
зривать в буржуазности их воззрений, мы встречаем дово-
ды за выкуп и с точки зрения социальной справедливости. 
Так, у Каутского в «Эрфуртской программе» находим 
указание на то, что экспроприация без выкупа больно уда-
рила бы по интересам как раз эксплуатируемых классов, 
тех малосостоятельных людей, которые помещают свои 
небольшие сбережения в сберегательные кассы, держа-
щие свои капиталы главным образом в земельных листах. 
«Надо считать эти классы, — говорил Каутский, — абсо-
лютно нерасчетливыми, чтобы поверить, что, желая взять 
в свои руки средства производства, они начнут с того, что 



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 393

сами себя лишат скопленных ими грошей»3. Это именно 
то, что как нельзя более применимо и к нашим русским 
условиям, ибо и у нас задолженность землевладения до-
стигает самых внушительных размеров, и у нас держателя-
ми закладных земельных листов являются в значительней-
шей мере люди, принадлежащие к эксплуатируемым сло-
ям населения, и экспроприация земель без выкупа удари-
ла бы именно по ним, лишив их скопленных ими грошей.

И так, одно из двух: или требование выкупа не имеет ни-
чего общего с буржуазными тенденциями, или в «буржуаз-
ности» вместе с партией народной свободы надо обличать 
и упомянутых выше столпов немецкого социализма.

Все предыдущее изложение показывает, что внеклассовая, 
общегосударственная точка зрения партии народной свобо-
ды не только не препятствует этой партии стоять на страже 
интересов трудящихся слоев населения, но и побуждает ее 
еще осмотрительнее и заботливее вникать во все подробно-
сти этих интересов, нежели это делают партии, считающие 
себя классовыми и слишком увлекающиеся отвлеченным 
доктринерством при постановке своих лозунгов, без доста-
точного учета реальных жизненных условий.

V.

Мы разъяснили в предшествующей главе, в чем выража-
ется первое руководящее правило нашей партии: согласо-
вывать пути к осуществлению наших идеалов с реальными 
жизненными данными.

Теперь перейдем к другому нашему руководящему пра-
вилу, которое состоит в требовании, чтобы способы и прие-
мы осуществления свободы и справедливости сами по себе 

3	 Приведенные в тексте цитаты читатель найдет с надлежащими ссылками 
в брошюре М. Я. Герценштейна «Конфискация или выкуп». Эта брошюра 
только что переиздана с освеженным цифровым материалом.



[Содержание]

394 А. А. Кизеветтер

не противоречили свободе и справедливости, но воспиты-
вали бы граждан в духе именно этих начал. Нельзя наса-
ждать свободу посредством произвола. Из этого положе-
ния вытекает отрицательное отношение к тем насильниче-
ским якобинским приемам, которые разрушают правомер-
ное существо свободы. Из этого положения вытекает вся 
п о л и т и ч е с к а я  программа партии народной свободы, 
сводящаяся к требованию установления таких политиче-
ских учреждений, которые обеспечивали бы осуществление 
правомерного народовластия. Поэтому в политическую 
программу этой партии входят права граждан на неприкос-
новенность личности и жилища, на свободу совести и веро-
исповедания, слова и печати, собраний, союзов, петиций, 
передвижения и сосредоточение законодательной власти 
в руках народного представительства, избираемого всеоб-
щим, равным, прямым и тайным голосованием без различия 
пола. По вопросу о числе законодательных палат партия 
допускает среди своих членов свободу выбора между одно-
палатной и двухпалатной системами. Но при этом в высшей 
степени важно отметить, что члены партии, допускающие 
вторую палату, приписывают ей такое же демократическое 
значение, как и первой палате. Назначение же второй пала-
ты они полагают в том, чтобы она служила органом выра-
жения местных интересов отдельных частей государства. 
В этом выражается течение, направленное не против демо-
кратизма, а против централизма. Первая палата явится вы-
разительницей общенародной воли. Вторая палата, состав-
ленная из представителей органов самоуправления отдель-
ных частей государства, будет блюсти местные интересы 
этих частей. Такое именно значение имеет вторая палата 
в государствах федералистических, как, например, в Соеди-
ненных Штатах Северной Америки, где вторая палата слу-
жит федеральным органом.

За какую же форму правления высказывается партия 
народной свободы? Первоначально она высказывалась 
за конституционную и парламентарную монархию.



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 395

После совершившегося в марте этого года государствен-
ного переворота она изменила соответствующий пара-
граф своей программы, высказавшись за парламентарную 
республику. Противники партии слева усиленно пользу-
ются этой переменой для митинговых нападок на партию, 
охотно распространяясь о том, что в этом якобы вырази-
лась неустойчивость воззрений партии народной свобо-
ды, отсутствие у нее определенного политического идеа-
ла и т. п., и что партия, меняющая свои программные по-
ложения, не заслуживает доверия. Всего любопытнее, что 
в этих нападках на партию народной свободы усердствуют 
социал-демократы, которые, как мы видели выше, сами из-
менили всю свою аграрную программу. Между тем замена 
конституционной и парламентарной монархии республи-
кой в программе партии народной свободы не может ид-
ти ни в какое сравнение с переменой аграрной программы 
у социал-демократов. Как было показано выше, социал-де-
мократы в своей новой аграрной программе действительно 
пошли вразрез с основной сущностью своих прежних заяв-
лений и своей идеологии. Между тем партия народной сво-
боды с самого начала своего существования ясно и опреде-
ленно заявляла в своих официальных партийных изданиях, 
что она вовсе не смотрит на конституционную монархию 
как на неотъемлемую принадлежность будущего государ-
ственного строя России и вполне предусматривает воз-
можность замены ее республиканской формой правления. 
Еще в 1906 г. партия народной свободы выпустила редакти-
рованную мною брошюру «Нападки на партию народной 
свободы и ответы на них». Там было отмечено, что октя-
бристы в числе других своих нападок на партию народной 
свободы приводят указание на то, что кадеты не истинные 
монархисты, ибо в противоположность октябристам ка-
деты не считают монархию неотъемлемой принадлежно-
стью русского государственного строя. И в ответе на это 
в упомянутой партийной брошюре было сказано, что ка-
деты действительно считают, что в России, как и в любой 



[Содержание]

396 А. А. Кизеветтер

иной стране может установиться республика, лишь только 
е е  н а ч н е т  ж е л а т ь  б о л ь ш и н с т в о  н а с е л е н и я . 
Итак, в перемене пункта программы о форме правления 
у кадетов не заключалось никакого отступления от преж-
них воззрений и от прежних официальных партийных за-
явлений. Двенадцать лет тому назад не было никаких ос-
нований полагать, что большинство населения России со-
гласится на признание республики. Партия народной сво-
боды никогда не могла бы присоединиться к признанию 
монархии самодержавной, ибо в самодержавии заключает-
ся отрицание самой идеи политической свободы. Но пар-
ламентарная конституционная монархия представляет со-
бою совмещение монархического начала с существенными 
элементами народовластия. И вот почему, пока монархия 
существовала, партия народной свободы считала нужным 
стремиться прежде всего к ее парламентаризированию, 
нисколько не скрывая того, что в будущем возможен пере-
ход и к республике. Когда же политические условия сложи-
лись так, что вопрос о форме правления оказался открытым 
и стал возможен выбор между монархией и республикою, 
партия поступила лишь последовательно и вполне согласно 
со всем строем своих всегдашних воззрений, высказавшись 
за республику. Только в пристрастной и недостаточно доб-
росовестной митинговой полемике можно извлекать отсю-
да вывод о неустойчивости и изменчивости политических 
взглядов партии народной свободы.

Во всех этих положениях политической программы нет 
никакого различия между партией народной свободы и со-
циалистическими партиями. Но социалистические партии 
в политической части своих программ выдвигают еще один 
пункт, с которым партия народной свободы никак не мо-
жет согласиться. И социал-демократы, и социал-револю-
ционеры выдвигают в качестве политического средства 
осуществления своих программ д и к т а т у р у  р а б о ч е г о 
к л а с с а . Социал-демократы считают диктатуру пролета-
риата н е о б х о д и м ы м  у с л о в и е м  осуществления сво-



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 397

его идеала. Социал-революционеры говорят о диктатуре 
менее решительно и пишут в своей программе, что осуще-
ствление их идеала предполагает «полную победу рабочего 
класса, организованного в социал-революционную партию 
и в случае н а д о б н о с т и  установление его временной ре-
волюционной диктатуры».

Что же должна будет представить собою эта диктатура? 
На это дает определенный ответ Ленин, не Ленин наших 
дней, от которого открещивается большая часть самих со-
циалистов, а Ленин 1906 г., являвшийся тогда авторитет-
ным представителем русской социал-демократии. «Дик-
татура, — писал Ленин в брошюре «Победа кадетов», — 
означает не что иное, как ничем не ограниченную, никаки-
ми законами, никакими абсолютно правилами не стеснен-
ную, непосредственно на насилие опирающуюся власть».

Партия народной свободы никак не может примириться 
с таким способом водворения свободного строя, который 
предлагает вместо выяснения воли истинного и правильно-
го выраженного большинства безгласное повиновение всех 
тем группам, которые начнут гнуть всех остальных под яр-
мо своей повелительной команды. Партия народной сво-
боды не может признать такую диктатуру уже по той при-
чине, что эта диктатура принесет с собою самое грубое по-
прание свободы, тем более возмутительное, что оно будет 
проводиться под флагом обновления жизни на свободных 
началах. Но кроме этого принципиального возражения 
диктатура должна быть отвергнута и по соображениям це-
лесообразности, на том основании, что она неизбежно по-
влечет за собою контрреволюцию и восстановление старо-
го строя.

Если диктатура конвента породила Наполеона, то это 
было не историческою случайностью, а проявлением не-
преложного закона политической психологии масс.

Диктатура революционной власти раздражает, ожесто-
чает против революции и питает рост антиреволюционных 
чувств и стремлений.



[Содержание]

398 А. А. Кизеветтер

Заметить к тому же, что наши социалисты выдвигают 
не то понимание диктатуры пролетариата, какое развива-
лось основоположниками марксистской доктрины. Там 
речь шла о диктатуре пролетариата как о конечном завер-
шительном моменте уже назревшего разложения капитали-
стического строя: когда все уже будет пролетаризировано, 
когда капиталистический строй будет представлять собою 
дерево, сплошь прогнившее внутри и лишь сохраняющее 
обманчивую внешнюю оболочку, вот тогда диктатура про-
летариата явится, так сказать, коротким последним ударом 
своего рода, coup de grâce, для этого отмершего ветхого 
буржуазного мира. Это была бы во всяком случае молние-
носно краткая диктатура большинства над меньшинством.

Но наши социалисты, весьма склонные переносить в ми-
нимальные программы максимальные требования, допу-
скают наступление диктатуры пролетариата в современных 
условиях русской жизни, когда это будет диктатура заведо-
мого меньшинства над огромным большинством, диктату-
ра каких‑нибудь 7–12 миллионов рабочих над 160 миллио-
нами остального населения. Ясно, что при таких условиях 
отрицательные и губительные для дела свободы стороны 
такой диктатуры обнаружились бы лишь с еще большей 
резкостью, приняли бы еще более возмутительный харак-
тер и привели бы к еще более вредоносным последствиям.

Таким образом, идея диктатуры пролетариата, так же как 
и идея классовой борьбы, проводит определенную грань 
между социалистическими партиями и партией народ-
ной свободы. Партия народной свободы, как партия ис-
тинно демократическая, не может не бороться против вся-
кого деспотизма; будь то деспотизм царя, деспотизм яко-
бинского комитета или деспотизм того или иного класса. 
Но в том же качестве истинно демократической партии, 
партия народной свободы будет во имя общегосударствен-
ного интереса последовательно отстаивать начала сво-
боды и социальной справедливости в правомерных фор-
мах той парламентской борьбы, в которой должно разви-



[Содержание]

Партия народной свободы и ее идеология 399

ваться свободное состязание всех течений народной мыс-
ли. Ей предстоит здесь в будущем обширная и благодарная 
работа, во‑первых, по укреплению свободного политиче-
ского строя и по защите его от возможных на него посяга-
тельств и справа — от реставрационных вожделений и сле-
ва — от диктаторски якобинских поползновений, а во‑вто-
рых, по преобразованию нашего социального быта чрез 
длинную цепь глубоких социальных реформ. Есть все осно-
вания полагать, что в будущем на этом пути партии народ-
ной свободы часто придется выступать рука об руку с со-
циалистическими партиями. По мере того, как новые сво-
бодные учреждения войдут в действие и утвердятся в ка-
честве прочного фактора нашей политической жизни, 
социалистические партии неизбежно начнут все дальше от-
ходить от большевистского угара и станут все определен-
нее тяготеть к правомерному социальному реформатор-
ству. Так было всюду. Еще не старые люди могут помнить, 
как немецкие социал-демократы презрительно относились 
к парламентской работе и все назначали различные сроки 
Zusammenbruch’a, т. е. всеобщего социалистического све�-
топреставления, внезапного краха всего капиталистическо-
го строя. Сроки проходили, Zusammenbruch’a не наступа�-
ло, рейхстаг становился все более и более жизненным цен-
тром всей текущей политической деятельности, и немец-
кая социал-демократия неудержимо превращалась в парла-
ментскую партию, в среде которой все сильнее выступали 
на первый план реформаторские течения. Тот же процесс 
ожидает и наших социалистов. И, когда этот процесс назре-
ет, тогда партии народной свободы очень часто будет ока-
зываться по дороге с социалистическими партиями. Это 
не будет полное слияние, ибо и тогда партия народной сво-
боды будет исходить в своей демократической реформа-
торской работе из общегосударственной, а не из классовой 
идеологии, но это будет такое сотрудничество, при кото-
ром сыновья нынешних русских социалистов будут не без 
досады, а может быть порой и не без стыда вспоминать 



[Содержание]

400 А. А. Кизеветтер

о тех неосновательных и недобросовестных наветах, кото-
рыми их отцы осыпали некогда партию народной свободы.

В наступлении такого времени мы не сомневаемся. 
Но впредь до его достижения, среди вихрей современной 
политической бури, партии народной свободы предстоит 
великая работа для того, чтобы уберечь добытую револю-
ционным переворотом свободу от искажения ее истинной 
сущности.



Николай Бердяев

[Рец.:] П. Новгородцев. 
Об общественном идеале. Москва, 
1917 г. (1918)1

Появление книги П. И. Новгородцева «Об обще-
ственном идеале» как нельзя более своевременно. Жела-
тельно, чтобы книга эта была прочитана в самых широких 
кругах русской интеллигенции. Исследование Новгород-
цева написано как книга для чтения, и читается она легко. 
Много поучительного для себя узнает русская социалисти-
чески настроенная интеллигенция из этой книги, многие ее 
догматические предрассудки она разобьет. Новгородцев 
подвергает философской критике утопии земного рая и ис-
торически прослеживает разложение этих утопий в немец-
кой социал-демократии и во французском революционном 
социализме. Самый замысел книги нужно признать очень 
удачным; он связан с духовным кризисом, который совер-
шался в России и на Западе в течение последних пятнадца-
ти лет. В кризисе этом было произведено более ясное раз-

1	 Печатается по первой публикации: Николай Бердяев. [Рец.:] П. Новгород-
цев. Об общественном идеале. Москва, 1917 г. Стр. 509. Ц. 7 р. 50 к. // Рус-
ская Мысль. Пг., 1918. Кн. III–IV. III отд. С. 4–7.



[Содержание]

402 Николай Бердяев

личение сферы абсолютного и относительного и сознано 
было, что ничему относительному в нашей земной обще-
ственной жизни нельзя придавать значения абсолютного. 
Абсолютная жизнь духа и относительная жизнь общества 
в этом мире несоизмеримы. Ныне в России происходит 
небывалое и катастрофическое крушение утопии земного 
рая, крушение жизненное, а не теоретическое. Познаются 
горькие плоды этой утопии и подтверждается правда тех, 
которые раньше отрицали ее и критиковали в сознании.

Книга распадается на две части — философскую, где ре-
шается в принципе вопрос об общественном идеале и ко-
торая называется «Общественный идеал в свете беско-
нечности», и конкретно-историческую, где проверяет-
ся философский принцип на развитии социалистической 
мысли и которая называется «Крушение утопий земного 
рая». Философский анализ природы общественного идеала 
у Новгородцева интересен и поучителен, в нем подводят-
ся итоги давно уже происходящей работы мысли в этой об-
ласти, преимущественно русской идеалистической мысли, 
критиковавшей марксизм и социализм. В западной литера-
туре нет обобщающей книги, которая с такой точки зрения 
исследовала бы общественный идеал и приняла бы во вни-
мание все новейшие течения. Нужно признать, что рус-
ская мысль очень много сделала для философской критики 
социализма. Но в идеалистической мысли Новгородцева 
есть некоторая односторонность и неполнота. Чувствует-
ся слишком большая зависимость от от канто-фихтевского 
идеализма. С этим связан моральный пафос книги, пафос 
абсолютного долженствования. Но недостаточно раскры-
ты онтологические основания этого морально-идеалисти-
ческого пафоса. Против возможности земного рая, против 
осуществимости абсолютного идеала в земной относитель-
ной жизни Новгородцев приводит сильные возражения. 
Осуществление абсолютного идеала отодвигается в беско-
нечность. Перед человеком становится бесконечная задача, 
осуществление абсолютного совершенства, превышающе-



[Содержание]

[Рец.:] П. Новгородцев. Об общественном идеале 403

го все общественные идеалы. Абсолютным является не со-
держание общественного идеала, всегда относительное 
и текучее, а нравственный закон. Абсолютное значение для 
П. Новгородцева имеет лишь принцип личности, самоцен-
ность всякой личности. Он стоит на точке зрения метафи-
зического индивидуализма, который пытается соединить 
с универсализмом, и подобно Чичерину дает метафизиче-
ское обоснование либерализма. Но в отличие от Чичерина 
либерализм его может быть наполнен социально-реформа-
торским содержанием. Новгородцев отрицает принципи-
альную противоположность между либерализмом и социа-
лизмом и мыслит социальное реформирование общества 
в рамках правового государства.

Но односторонность идеалистического либерализма 
и индивидуализма П. Новгородцева сказывается в том, что 
он не хочет признать онтологической реальности таких це-
лостей и общностей, как государство, нация и т. п., и скло-
нен сводить их целиком на единственную реальность — 
личность. Новгородцев — государственник, но ценность 
государства выводит он исключительно из общения и взаи-
модействия личностей. Ему чужда мысль, что государ-
ство, нация и т. п. общности также могут рассматриваться 
как личности, обладающие онтологической реальностью. 
«В конце концов верховным началом приходится признать 
понятие личности, а тем различным общественным сою-
зам, которые возвышаются над нею, отвести роль времен-
ных форм осуществления абсолютного идеала» (стр. 190). 
Общественная философия Новгородцева имеет уклон к но-
минализму, т. е. к отрицанию реальности общего. Это ве-
дет к отрицанию самостоятельного значения государства 
с его далекими целями. С этой точки зрения нужно отри-
цать и самостоятельное значение церкви как реальности, 
и она должна сводиться целиком к религиозному общению 
личностей. Но сложность общественной проблемы связа-
на с тем, что в ней сталкиваются реальности разного поряд-
ка, реальность личности и реальность государства и церкви, 



[Содержание]

404 Николай Бердяев

и из этого рождаются трагические конфликты. Общество 
не есть только общение личностей, в нем есть и более глу-
бокие онтологические основы. И столкновение реально-
сти личности с реальностью общества представляет анти-
номию, которая рационально неразрешима в пределах это-
го мира. В ходе мыслей Новгородцева многое ведет к этой 
усложненной постановке проблемы. Он ясно сознает, что 
общество есть неотрывная часть космического целого, что 
личность и общество вплетены в сложную иерархию реаль-
ностей, вне которых не может быть осуществлено никакое 
общественное совершенство на земле. Но идеалистиче-
ский либерализм Новгородцева мешает ему окончательно 
стать на почву онтологической общественной философии. 
Пробелом философской части книги Новгородцева нуж-
но признать то, что она не возводит утопии земного рая 
к ее первоистокам, к еврейской апокалиптике и хилиазму. 
Это сделано С. Булгаковым в ряде этюдов, вошедших в его 
«Два града».

Вторая часть книги Новгородцева особенно интересна. 
Она дает богатый фактический материал и представляет 
философский очерк крушения утопий земного рая в евро-
пейском социализме. Новгородцев вскрывает двойствен-
ный характер марксизма и смешение в нем противополож-
ных начал, революционных и эволюционных, утопических 
и научных, религиозных и социально-политических. В этом 
отношении он удачно подводит итоги длинной работы раз-
рушения марксизма. Марксизм перестал быть цельным ми-
росозерцанием. Религии революционного социализма, не-
когда возвещенной Марксом и Энгельсом, более не суще-
ствует в германском социал-демократическом движении, 
которое превращается в движение социально-реформа-
торское и может быть соединено с разнообразными фи-
лософскими миросозерцаниями и верованиями. Социал-
демократия делается реформаторской партией, она пере-
стает быть сектой. Абсолютный идеал переносится в дру-
гое измерение, в духовную жизнь. П. Новгородцев хоро-



[Содержание]

[Рец.:] П. Новгородцев. Об общественном идеале 405

шо вскрывает принципиальное различие между Марксом 
и Лассалем. Лассаль стоял на почве правового государства, 
и он в конце концов победил. В книге использованы ма-
ло известные работы Маркса и Энгельса. Особенно инте-
ресно и поучительно раскрытие отношений Маркса и Эн-
гельса к религии. В классический период революционного 
марксизма религия не была частным делом. Маркс хотел 
вырвать религию из сердца человеческого, как главное пре-
пятствие освобождению пролетариата, и заменить ее своей 
утопией земного рая. Признание религии частным делом 
было уже привнесением буржуазно-либерального принци-
па внутрь марксизма.

Последняя часть книги посвящена развитию и разложе-
нию революционного социализма во Франции. Особенно 
интересна судьба синдикализма. В этой своей части Нов-
городцев дает много нового русским читателям. С кризи-
сом синдикализма связан во Франции и кризис демокра-
тии. Отвергают принцип большинства и ищут путей для 
выражения прав меньшинства. Во Франции возрождают-
ся средневековые идеалы. Делается популярной идея кор-
поративного представительства. Философ синдикализ-
ма Ж. Сорель превращается в католика и роялиста. Пере-
ворот в том же направлении происходит и с Бертом. Это 
очень знаменательно. Отношение Новгородцева к этим те-
чениям не вполне ясно. Но он решительно восстает против 
абсолютизации одного какого‑либо метода социального 
и политического устроения и признает сложность и мно-
жественность путей. Это критическое отношение к упро-
шенному социальному и политическому монизму заслужи-
вает полного сочувствия.

Тема книги Новгородцева очень жизненная и острая сей-
час для русских. Россия пала жертвой утопии земного рая, 
которая владела сердцами и умами русской интеллигенции. 
И эта идея земного рая, руководящая фанатиками, превра-
тила русскую жизнь в ад. Это безответственная утопия ве-
дет к нравственному вырождению, она совсем не так не-



[Содержание]

406 Николай Бердяев

винна, как могло казаться. От нее должна исцелиться рус-
ская интеллигенция. Книга Новгородцева способствует 
этому исцелению, и потому она должна быть горячо реко-
мендована. Она обращает нас, несмотря на односторон-
ность своих начал, и к социально-политическому реализму, 
и к идеальным началам человеческого духа.



И. В. Гессен

Искания общественного идеала (1922)1

Предисловие ко 2‑му изданию

Мы все жестоко ошиблись. Сначала — относительно 
войны. Кому приходило в голову, что война затянется на го-
ды и произведет такие опустошения в человеческой психо-
логии и в народном хозяйстве! И даже потом, когда опре-
делилось, что почти весь мир ополчился против Германии, 
кто не верил, что эта небывалая война не кончится statu quo 
ante. Без аннексий и контрибуций — этот лозунг выкинула 
и на нем сорвалась мартовская революция.

Потом — относительно революции. Думал ли кто‑ни-
будь, не исключая и самих большевиков, что они удер-
жат власть, что они продержатся у власти. Сомневался ли 
кто‑нибудь, когда со всех сторон на большевиков наступали 
добровольческие армии, поддерживаемые всеми великими 
державами, что поражение большевиков неминуемо и что 
вопрос лишь в том, кто именно из генералов первым всту-
пит в Москву?

Задним числом эти роковые ошибки нетрудно оценить 
как непростительный недостаток предвидения. Но если не-

1	 Печатается по изданию: И. В. Гессен. Искания общественного идеала. Изд. 
2‑е. Берлин, 1922. Далее следуют примечания автора.



[Содержание]

408 И. В. Гессен

достаток этот был всеобщим, если выше не подымался уро-
вень человеческого понимания, то с таким же основанием 
можно признать, что события носили стихийный, непре-
одолимый характер, упраздняющий значение предвидения.

— Ну, а теперь? Нет никакого сомнения, что все эти вер-
сальский, севрский и др. договоры не стоят ни в каком со-
ответствии с грандиозными требованиями, которые пове-
лительно выдвигаются последствиями войны. Но слыш-
ны уже голоса, которые громко и определенно указывают 
на это. — Точно так же и относительно революции. Пусть 
она еще служит удобным предметом для партийных раздо-
ров, все же намечаются уже явственные искренние усилия 
осмыслить в хаотическом разрушении величие переживае-
мой эпохи. При этом наблюдается чрезвычайно занятное 
сочетание. Русская революция невозбранно торжеству-
ет и заставила всю Европу почтительно перед собою скло-
ниться. Однако сторонники Интернационалов, объявив-
ших себя врагами большевиков, тем не менее считают не-
обходимым их поддерживать, ибо, по мнению интернацио-
налистов, завоевания революции находятся в опасности, 
и, если бы большевики были свергнуты, неминуемо воца-
рится жестокая анархия. Напротив, приверженцы нацио-
нальной идеи, воплощаемой в прорицаемом ими блестя-
щем будущем России, считают, что катастрофический ха-
рактер эпохи является знамением перерождения культуры, 
что большевизм в своей стихии явление глубоко народное, 
что революция, являясь итогом всего предшествующего 
русского исторического процесса, взмыла самые страшные 
проблемы духа («то крылья Ангела Господня возмутили во-
ду купели»)2 и что завоевания революции неотъемлемы. 
Грядет новая Россия.

Эти опасения одних и предчувствия вторых (их антипо-
дов) так гармонируют между собой, так ладятся взаимно, 
что уже одно это совпадение заставляет верить, что в дан-

2	 Исход к Востоку. Утверждение евразийцев. София 1921 г.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 409

ном случае не окажется ошибки и что если в избранном 
направлении русская мысль будет продолжать работать, 
то на предстоящих путях нас не будут подстерегать тяже-
лые неожиданности.

Но засим само собой напрашивается еще одно причудли-
вое сопоставление. Мы исполняемся завистью, видя, как Гер-
мания в противоположность нам нашла силы для противо-
действия разрушительным элементам и сумела ограничить 
революцию переменой формы правления, оставив до ме-
лочей не тронутым весь бытовой уклад. Но назвавшие себя 
«евразийцами», предчувствия коих приведены выше, сочета-
ют веру свою в «готовящуюся для России эпоху небывалой 
славы» с таким же непреложным убеждением в наступив-
шем крушении западничества. А если так, то понятно, что для 
Германии революция ограничилась внешними переменами: 
не ей предстоит сказать миру «новое слово». Россия в грехе 
и безбожии, России в мерзости и паскудстве. Но Россия — 
«в искании и борении, во взыскании града нездешнего».

Посильному выяснению, в чем должно заключаться «но-
вое слово», или точнее говоря, что обещает новая эпоха, от-
крываемая Россией, и посвящена предлагаемая брошюра, 
выпущенная еще три года назад. Но правильны ли евразий-
ские предчувствия, находящие, как читатель увидит дальше, 
звучный отклик и в России, или нет, — во всяком случае яс-
но, что на эту плоскость должно поднять спор о завоеваниях 
революции и что проблема общественного идеала приобре-
тает жгучий интерес. Поэтому я и решаюсь вновь издать эту 
брошюру в пересмотренном и дополненном виде.

Нейенар. Сентябрь 1921 г.

1

Россия лежит в развалинах. Великая страна, еще недавно 
полная гордых мечтаний, разорвана на части. Само собой 
навязывается и охотно, легко повторяется слово «Моско-



[Содержание]

410 И. В. Гессен

вия», и, привыкнув вообще склоняться перед видимостью, 
безропотно впрягаясь в колесницу сегодняшнего побе-
дителя, мы вполне готовы поверить, что Россия не суще-
ствует, что час ее пробил навсегда. Но вместе с тем Россия 
по‑прежнему и еще больше прежнего остается в центре 
внимания: хотя и с разных (но только не гуманитарных) 
точек зрения, вся Европа и весь мир активно интересует-
ся Россией и в том или другом смысле сознательно или ин-
стинктивно чувствует свою зависимость от ее судеб. Наде-
ются ли на то, что пока большевизм существует в России, 
к нуждам пролетариата вообще внимательнее прислуши-
ваются во всем мире, или рассчитывают согреть и накор-
мить всю Европу русским сырьем, или же под видом по-
мощи пытаются закрепить расчленение великой страны, 
все равно — все взоры властно притягиваются к востоку. 
Какова бы ни была, однако, разница между отмеченными 
точками зрения, они имеют то существенно общее, что все 
рассматривают Россию только как объект, как предмет не-
одушевленный, к которому следует приложить те или дру-
гие силы, то или иное воздействие. И по мере того, как это 
отношение укрепляется, растет противоположение между 
западом и востоком, которое начинало уже сглаживаться 
благодаря мощному подъему национальной культуры в по-
следние десятилетия.

Весьма знаменательно, что это противоположение пред-
виделось уже во время войны, когда еще никому не снилось 
то состояние, к которому война привела нас. Я имею в виду 
замечательную книгу Ф. Степпуна, молодого русского фи-
лософа, воспитавшегося в Германии. Призванный во время 
войны в ряды войск, Степпун потом опубликовал письма, 
писанные им с театра военных действий своей жене, матери 
и друзьям. В одном из этих писем, написанном в 1916 году 
во время нахождения на излечении в госпитале и содержа-
щем чрезвычайно интересные и значительные размышле-
ния об отношениях между Германией и Россией, Степпун 
пишет: «Я с самого начала войны не перестаю бояться, что 



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 411

к концу ее все народы Европы — и наши союзники и вра-
ги — чем‑то своим «европейским» перекликнутся ме-
жду собой, и тем самым в каком‑то сейчас невидимом еще 
смысле встанут все против несчастной России. Вот помяни 
мое слово». Эти слова, повторяю, брошены были за четыре 
года до настоящего момента, когда международные отно-
шения, казалось, сложились для России так ясно и прочно. 
Тогда слова эти могли быть приняты если не за извращен-
ную фантазию, то за остроумную шутку, но какой зловещий 
свет отбрасывает на них этот «настоящий момент».

Еще более знаменательно, пожалуй, что и со стороны 
немцев, тоже во время войны, брошена была мысль, что бы-
ло бы величайшей ошибкой считать Россию только объек-
том и что эта ошибка может оказаться роковой. Достаточ-
но сослаться на записи, сделанные во время войны и при-
том таким исключительным продуктом немецкого духа, 
которым Германия по всей справедливости вправе гор-
диться: я говорю об Отто Брауне, в расцвете лет погибшем 
на французском фронте. Прочтя книгу Мережковского 
о Петре Великом, Браун пишет: «Быть может, снова при-
дет некто, еще более великий, и вдохнет в эту часть света 
(по выражению Петра) смысл бытия и определит ее назна-
чение но, быть может и так, что бесформенные массы, как 
разливающееся болото, затопят гордую Европу, не создав 
нового Бога. Это было бы концом нынешнего мира». Сто-
ит сопоставить эти два «предчувствия», которые, как выра-
жается Браун, отражают подобно зарницам желания, что-
бы ярко представить себе, какая тяжелая подозрительность 
и взаимное недоверие поднялись из бездонных глубин 
на поверхность и перед какой великой опасностью мы сто-
им. Это тем более потрясающе и, так сказать, противоесте-
ственно, что в той же книге Степпуна мы встречаем такие 
вещие слова: «Над русским откровением повисает сумрак 
хаоса и бессовестности. Германской совести грозит опас-
ность критического окаменения. Спасение России в Герма-
нии. Спасение Германии в России».



[Содержание]

412 И. В. Гессен

Мне казалось бы поэтому чрезвычайно важным остано-
вить внимание на исканиях русского духа, на тех тревогах, 
которые его одолевали перед разразившимся великим кри-
зисом. Быть может, наиболее объективно можно сделать 
это, познакомив с анализом двух замечательных книг, по-
явившихся в России во время войны. Гремели пушки, руши-
лись города, гибли тысячами молодые жизни, а русский дух 
витал где‑то далеко, мучительно продолжал искать, как бы 
подтверждая замечание того же Степпуна, что Россия, с од-
ной стороны, ниже войны, с другой — выше, во всяком слу-
чае, не на уровне ее.

И став на этот путь, Степпун не затрудняется дойти 
до утверждения, что в ответ на объявление войны России 
следовало «поднять святые и чудотворные иконы и без 
оружия выйти навстречу врагу. Как ни безумно звучат эти 
слова, серьезных возражений я себе не вижу». Не следу-
ет ли в этом «безумии» искать и ответа на настойчиво за-
даваемый иностранцами вопрос, почему, несмотря на все-
общее недовольство большевиками, они так долго могут 
держаться в России.

———
Книги, о которых я говорю, принадлежат перу двух из-

вестных московских профессоров П. И. Новгородцева 
и И. А. Покровского, воспитавшихся на германской науке 
и сохранивших к ней полное тяготение, обе посвящены ис-
канию общественного идеала. Искания эти вполне понят-
ны, потому что, по общему признанию, наша эпоха отли-
чается отсутствием определенного идеала, она характери-
зуется преимущественно отрицательными стремлениями 
и лишена творческого элемента. Поэтому, как ни абстракт-
на с первого взгляда кажется эта тема, да еще в тот момент, 
когда все внимание властно захвачено неотложными и не-
разрешимыми практическими задачами, тем не менее с глу-
бокой уверенностью можно утверждать, что разработка 
этого вопроса имеет гораздо более злободневное значение, 



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 413

чем изучение и публикация документов, выясняющих при-
чины и виновников войны.

Если нужны доказательства для утверждения того, что 
война и революция ведутся из‑за нового общественно-
го идеала, то во всяком случае вряд ли можно сомневать-
ся, что в результате войны и революции явится новый об-
щественный идеал. Если господствующий доныне обще-
ственный идеал привел или хотя бы не мог предотвратить 
страшного небывалого в человеческой истории кровопро-
лития и разрушения народного благосостояния, то тем са-
мым он уже обречен на гибель. Пусть даже господствовав-
ший идеал ни в чем не виноват, чего, конечно, никак допу-
стить нельзя. Но и тогда, рискуя неуместным каламбуром, 
ему можно было бы сказать словами Крыловской басни: 
«Ты виноват уж тем, что хочется мне кушать». Тем бо-
лее, что война вообще сделала этот мотив всеобщим и без-
апелляционным.

Нужно, кроме того, принять еще во внимание и следу-
ющее: сейчас, под впечатлением той разрухи, в которой 
мы очутились, мы склонны считать чуть ли не райским на-
ше житье-бытье до войны. Представление это становится 
тем более ярким, чем тяжелее переносить все усиливаю-
щийся голод. Но нельзя же не вспомнить, что создавшее-
ся накануне войны положение, по общему признанию, бы-
ло совершенно непереносимым, и всеми владело созна-
ние, что мы очутились в темном и мрачном тупике. Это без-
надежное состояние и дало повод Г. Уэллсу в его замеча-
тельном романе M-r Britling sees it through сказать: «Если 
войны вызывают разрушение и жестокость, то мир, в свою 
очередь, рождает лень, халатность, извращенность, жажду 
к наживе и эгоистические наклонности». Страшным толч-
ком война вышибла Европу из этого тупика. Пусть Европа 
истекает кровью, пусть гибнет народное хозяйство, пусть 
безумна цена, которую мы заплатили, — это все другой 
вопрос. Но тупик‑то во всяком случае сломан, разрушен 
до основания, и, по окончании воины, к прошлому возвра-



[Содержание]

414 И. В. Гессен

та не будет. Тот общественный идеал, который привел или 
не уберег нас от этой войны, надолго будет похоронен, все 
придется строить сызнова и вряд ли при этом можно будет 
воздержаться от противоположных крайностей.

2

Приступая к исследованию вопроса об общественном 
идеале, ученые сразу же наталкиваются на тот факт, что 
вопрос этот в сущности всегда остается злободневным, он 
неизменно волнует лучшие умы, и можно сказать, что дан-
ное состояние этого вопроса лучше всего, наиболее точно 
определяет данную эпоху. Но хотя вопрос об обществен-
ном идеале с древнейших времен подвергается тщатель-
ному и настойчивому изучению, тем не менее он остает-
ся в крайне неопределенном положении; здесь нет ниче-
го стойкого, даже в малейшей степени общепризнанного. 
Каждый народ в каждую эпоху имеет свой общественный 
идеал, безраздельно владеющий в данную минуту всеми 
человеческими умами, с тем чтобы через некоторое время 
бесславно быть поверженным и уступить свое место но-
вому кумиру, которому в свое время будет приуготовлена 
такая же участь. Величайшие умы, стремившиеся к опре-
деленной цели, в результате своих работ, случалось, при-
ходили к противоположным результатам и разрушали дело 
всей своей жизни. В этой беспрерывной и, скажем наперед, 
бесплодной смене и черпало свою силу звучащее отголос-
ком человеческого бессилия утверждение софистов, что 
каждый прав по‑своему, и притом в каждый новый момент 
иначе, чем в предыдущий. Эта глубокая мысль изящно варь-
ируется Гамлетом, когда он говорит, что ничто ни хорошо, 
ни дурно само по себе, только наша мысль делает его тем 
или другим.

Еще печальнее, что это крайнее непостоянство не на-
ходится ни в каком соответствии с разнообразием обще-



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 415

ственного идеала, со сколько‑нибудь значительным сорти-
ментом, накопленным сотнями веков. Ни малейшего раз-
нообразия тут не наблюдается. Напротив, это какое‑то гне-
тущее, утомительное, безнадежное качание маятника. Од-
на эпоха выставляет общественным идеалом личность, ее 
свободное, полное и всестороннее развитие, а следующая 
за нею поставит в центр мироздания — коллектив (обще-
ство, церковь, государство), пред которым отдельная лич-
ность должна совершенно стушевываться. Каждый раз каж-
дое такое противоположное утверждение высказывает-
ся в самой непререкаемой форме, вплоть до ссылки на бо-
жественный авторитет. Как правильно замечает, напр. 
Beaudant3, из средства освобождения церковь преврати-
лась в орудие угнетения, и католические теории XVII в. 
утверждали, что Господь Бог признает не отдельных людей, 
а общество (non singulos homines, sed societatem)4. А в кон-
це концов «история философской мысли, — говорит Нов-
городцев, — свидетельствует, что эти вопросы получали са-
мые различные решения. Но среди великого разнообразия 
этих решений с особенной резкостью выступают два край-
них и противоположных направления, которые можно обо-
значить названиями абсолютного коллективизма и абсо-
лютного индивидуализма»5.

Однако «это великое разнообразие» отнюдь не свиде-
тельствует о каких‑либо завоеваниях мысли. Поскольку 
два упомянутых крайних и противоположных направле-
ния сохраняют по‑прежнему всю свою резкость, постоль-
ку, несмотря на все разнообразие попыток, мы по‑прежне-
му остаемся в тисках все тех же двух непримиримых край-
ностей, постольку все это разнообразие, лишь подчеркива-
ющее бесплодность усилий, по существу своему мучитель-

3	 Droit individ. et l’état, p. 70.
4	 Gierke, Joh. Althusius, S. 106.
5	 Новгородцев, 140. Цитируется по первому, московскому изданию. Третье 

издание выпущено «Словом», Берлин.



[Содержание]

416 И. В. Гессен

но однообразно. А в прямой зависимости от господства 
той или другой крайности стоит, очевидно, тот или дру-
гой взгляд на сущность и цели прогресса. Ибо если цен-
тром человеческого общежития считать личность, индиви-
дуум, то все должно быть приноровлено для облегчения ее 
развития; если же, напротив, центральным пунктом явля-
ется не личность, а общество, коллектив, тогда, очевидно, 
линия прогресса должна идти в другом направлении, пре-
следующем всестороннее и самодовлеющее развитие обще-
ства, которому интересы отдельной личности должны быть 
принесены в жертву. Принцип коллективизма утверждает, 
что человеческое общество, социальное целое (абстракт-
ное единство всех индивидуумов) составляет высшую цель, 
а отдельные индивидуумы являются лишь служебными ор-
ганами жизни социального организма, подобно тому, как 
совокупность членов служит жизни физического организ-
ма. Напротив, индивидуалистический принцип настаивает 
на том, что высшей целью является отдельная личность, ин-
дивидуум и что все высшие и низшие социальные образова-
ния — семья, сословия, товарищество, государство и союз 
государств — могут быть оцениваемы лишь как средства 
для достижения целей теми отдельными единицами, из ко-
торых эти социальные образования состоят.

3

В чем же дело? Что обрекает человеческую мысль на та-
кое бесплодие? Где скрывается причина столь трагической 
беспомощности? Проф. Новгородцев правильно указыва-
ет, что искания наших дней раскрывают нам тоже не гармо-
нию, а а н т и н о м и ю  личного и общественного начал. — 
«С разных сторон и в различных выражениях выдвигается 
положение, что между личностью и обществом нет и не мо-
жет быть полного совпадения, а есть, напротив, извест-
ное несоответствие, которого нет возможности сгладить 



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 417

или устранить». Если отбросить излишнюю осторожность 
выражений, никогда не покидающую автора, то в приве-
денных немногих словах отразится вся сущность интере-
сующей нас проблемы. Человек есть ζὀον πολιϰιϰον, и мы 
не можем мыслить личность вне общества. Как остроумно 
замечает Börne, vieles kann der Mensch entbehren, nur den 
Menschen nicht. Человек может отречься от чего угодно, 
но только не от человека. Еще определеннее и парадоксаль-
нее высказывается проф. Наторп: «Отдельная личность 
это в сущности лишь абстракция вроде атома у физиков»6. 
Но живя среди других, без которых он обойтись не может, 
человек должен поступаться своими интересами в их поль-
зу; он уже не может делать все, что ему вздумается, он дол-
жен сообразовываться с потребностями и интересами об-
щества. Из этих уступок в пользу других складывается ка-
кая‑то новая величина, которая иногда достигает колос-
сальных размеров. Эти другие образуют общество, обще-
ство становится началом самодовлеющим и противостоит 
личности. Так возникает коллизия.

В мире и органическом и неорганическом эта колли-
зия тоже возникает, но там она разрешается с большой яс-
ностью и определенностью. «В мире животных и расте-
ний, — говорит И. Мечников, — индивидуум постоянно 
приносится в жертву на пользу вида. Относительно этого 
сомнений быть не может… Мы упомянули растения, как 
агава и некоторые споровые, которые умирают тотчас по-
сле того, как они размножились. Мы ссылались также на са-
мок круглых червей, безжалостно поедаемых их потом-
ством». Далее проф. Мечников рассказывает о миксоми-
цетах, которые представляют собою мешочки, «наполнен-
ные множеством шаровидных телец или спор, микроско-
пической величины. Когда эти споры увлажняются росой 
или дождем, из них вылупляются крошечные живые суще-

6	 Stammler. Wirtschaft und Recht. 2 Aufl. S. 84. Ср. его же «Теоретические 
основы анархизма». С. 59.



[Содержание]

418 И. В. Гессен

ства, снабженные двигательной ресничкой, при помощи 
которой они могут очень быстро плавать… Но независи-
мое существование их очень непродолжительно. Соприка-
саясь друг с другом, их тела сливаются в студенистую мас-
су, достигающую нередко больших размеров. Вследствие 
такого слияния получается то, что называется плазмодием, 
т. е. скоплением живого вещества… Эти плазмодии пред-
ставляют общества, для образования которых индивиду-
альность составляющих их особей была целиком утраче-
на. Идеал, проповедуемый некоторыми философами, со-
стоящий в принесении человеком своей индивидуальности 
в жертву обществу и в полном слиянии с ним, был уже осу-
ществлен на противоположном полюсе лестницы существ 
в эпоху значительно более раннего появления человека 
на земле». Отсюда И. Мечников подымается к миру жи-
вотных и рассказывает сначала о полипах и сифонофорах, 
а затем о пчелах, муравьях термитах, у которых особь уже 
получает вполне самостоятельное физическое существова-
ние; но точно так же все ее существование исчерпывается 
служебной ролью по отношению к коллективу7.

4

Так, в мире органическом и неорганическом все обсто-
ит ясно и просто. Никаких коллизий здесь не возникает. 
Но, когда засим мы подымаемся к царю природы, вопрос 
об отношении особи к коллективу превращается в пробле-
му, которая остается нерешенной и неразрешимой, как ква-
дратура круга или perpetuum mobile.

«Вся трудность вопроса, — неожиданно замечает проф. 
Новгородцев, — о взаимоотношении личности и общества 
проистекает именно от того, что они берутся в качестве ка-
ких‑то самодовлеющих и противостоящих друг другу суб-

7	 «Этюды оптимизма», с. 191, сл.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 419

станций». Дело же, однако, не в том, как «берутся» эти 
субстанции. Если, как напоминает Новгородцев, на про-
тяжении сотен веков — для Платона, Августина и Гегеля, 
для Фейербаха, Маркса и Канта общество само становит-
ся богом, то ведь это не их отвлеченное измышление, в луч-
шем случае они предсказывали то, что уже двигалось по пу-
ти к осуществлению, обычно же они лишь отражали то, что 
уже реально воплощено было в жизни. Да и сам проф. Нов-
городцев, не забывая присущей ему осторожности, кон-
статирует, что «понятие общества… носит в себе указа-
ние не только на новое количество, не только на простое 
умножение и повторение отдельных лиц, в их абстрактной 
сущности, но также и   н а   н о в о е  к а ч е с т в о , конкрет-
ное единство, проистекающее из различных индивидуально-
стей в высшем синтезе»8. Если же это не простое умножение 
или повторение, а что‑то такое получающее новые качества, 
то это и есть новая субстанция, самодовлеющая, со своими 
собственными интересами и потребностями. И беда в том, 
что эта новая субстанция, коллектив, не только противосто-
ит личности, она с нею борется и нередко побеждает лич-
ность, которая с своей стороны не остается в долгу и, дове-
денная до отчаяния, восстает против гнета коллектива. «По-
следовательно проведенное понятие индивидуальности стал-
кивается с принципом всеобщего уравнения, точно так же 
как последовательное развитие понятия равенства встречает 
преграду в требовании индивидуализма. Безграничное раз-
витие свободы привело бы ко всеобщему неравенству, без-
условное осуществление равенства имело бы своим послед-
ствием полное подавление свободы». Эта частица «бы» яв-
ляется в данном случае совершенно излишней, ибо вся исто-
рия громко кричит о том, что так именно и бывало, и книга 
проф. Новгородцева испещрена напоминаниями об этих ис-
торических примерах, без всяких околичностей констати-
рующих, что «идея гармонии личности с обществом приво-

8	 Стр. 105.



[Содержание]

420 И. В. Гессен

дит обыкновенно к поглощению одного начала другим: или 
личное совершенствование растворяется в общественном 
прогрессе, или, наоборот, общественный прогресс ставится 
в исключительную зависимость от личного совершенство-
вания». Таким образом, повторяем, это «бы» здесь отнюдь 
не имеет права на существование: оно давно уже и бесслед-
но уничтожено неумолимой действительностью, и равным 
образом бесполезно говорить о наличности «известного» 
противоречия, ибо такое смягчение возбуждает ложные на-
дежды на их устранение.

Противоречие здесь органическое и до сих пор неустра-
нимое. Каждая уступка, которую отдельный человек дела-
ет в пользу человечества, есть с его стороны самопожертво-
вание, и из этих уступок, когда они горами наношены, скла-
дывается нечто огромное, грандиозное, Левиафан, по ост-
роумному определению Гоббса, пред которым отдельная 
личность превращается в ничто. Бывает, что эти уступки, 
эти жертвы приносятся с радостью, с восторгом, но тем тя-
желее вслед засим наступает разочарование, тем ярче вспы-
хивает и стремительнее разгорается протест. Ибо чем боль-
ше и полнее развивается коллектив, тем он становится тре-
бовательнее и неумолимее. В качестве примера восторжен-
ного самопожертвования, достаточно вспомнить из времен 
русско-японской войны, как японские солдаты оспаривали 
друг у друга право отправляться на верную смерть на т. н. 
брандерах, имевших целью закупорить выход из Порт-
Артурской гавани. Непревзойденным же образцом тре-
бовательности коллективизма может служить последняя 
война, бросившая миллионы людей и все народное достоя-
ние на борьбу за благо родины. — В книге, вышедшей уже 
во время этой войны, Le Bon с большою удовлетворен�-
ностью отмечает, что со времени войны la communauté 
seule existe et les individus ne comptent absolument pour 
rien9. Только коллектив существует, личность не ценится 

9	 Premières consequences, p. 66.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 421

ни во что. Если на низших ступенях культуры убивают ста-
риков, так как от них никакой пользы ждать нельзя и они 
представляют лишние рты, если, как нас учили в гимназии, 
спартанцы сбрасывали с Тайгетской скалы физически не-
годных младенцев, то на высшей ступени развития без вся-
кого счета убивают цвет людской, наиболее сильных и наи-
более трудоспособных людей во имя священных интересов 
каждой отдельной страны.

Так противостоит человек человечеству, так непримири-
мо противоположны их интересы, так до сих пор между ни-
ми кипит вечная бесчеловечная вражда. Так оно и впредь 
будет, ибо, по справедливому замечанию проф. Дицеля, 
рационалистическая критика бессильна пред лицом этой 
борьбы. Оба противоположные принципа принимают-
ся как аксиомы, которые можно отстаивать, но которых 
нельзя подкрепить доказательствами и которые обрече-
ны на извечную вражду10. И не в том, следовательно, труд-
ность вопроса, что, как говорит проф. Новгородцев, инди-
видуум и коллектив берутся как самодовлеющие субстан-
ции, а в том, что такими они и являются в действительности 
и что такое взаимоотношение этих субстанций наполняет 
собой всю историю человечества.

5

Но отчего же это так образуется? Отчего обстановка скла-
дывается так, что коллектив, который состоит из индиви-
дуальностей и ради них существует, должен служить сред-
ством для их развития, становится к ним во враждебную по-
зицию и не останавливается перед тем, чтобы всецело их по-
глотить, тем самым уничтожая смысл своего существования. 
Чем объяснить то и дело наблюдаемую в истории легкость 
побед над индивидуумом, как понять эту готовность лично-

10	 Handwörterbuch der Staatswiss., 2 Aufl. B. IV. S. 1331.



[Содержание]

422 И. В. Гессен

сти не только безропотно, но восторженно кричать: осанна! 
молоху коллективизма? Ответ на этот вопрос и можно найти 
в той же прекрасной книге проф. Новгородцева.

Смысл и цель индивидуального существования глубоко 
и безнадежно сокрыты. От рождения, составляющего вели-
чайшую тайну, и до смерти, неизвестно когда и откуда появ-
ляющейся, человек проходит свой жизненный путь, как слу-
чайный гость, не зная, зачем он выброшен на свет Божий 
и куда он исчезнет. Все кругом составляет для него нераз-
решимую загадку, над которой, как говорит в своем извест-
ном стихотворении Гейне, сколько умных голов бесплод-
но трудилось, а теперь только глупец стоит у моря и беспо-
мощно ждет ответа. Однако сознание бессилия разрешить 
эту основную загадку не устраняет, а, напротив, еще силь-
нее возбуждает чувства досады и обиды, которые никак 
нельзя устранить из души своей. Поэтому один провозгла-
шает, что человек рожден для счастья, как птица для поле-
та, а для другого «жизнь не шутка и не забава, жизнь даже 
не наслаждение, жизнь тяжелый труд. Отречение, постоян-
ное отречение — вот ее тайный и истинный смысл».

Не имея сил разрешить загадку, раскрыть смысл жизни, 
человек готов уподобиться лисице из басни и утверждать, 
что никакого смысла в жизни и не должно быть. «У Ниц-
ше, — говорит проф. Новгородцев, — не только отрица-
ется смысл жизни, но отвергается и самая необходимость 
для человека того, чтобы в мире был смысл»11. Для Ниц-
ше единственный достоверный результат — это смерть. 
По его словам, это — единственное достоверное и общее 
для всех в ожидающем их будущем12. Из такого положения 
Ницше находит только один выход: «мысль о самоубий-
стве есть великое средство утешения: с помощью ее пере-
живаешь благополучно не одну тяжелую ночь»13. Проф. 

11	 Стр. 158.
12	 Стр. 162.
13	 Стр. 162.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 423

Новгородцев протестует против этого и сожалеет о Ниц-
ше. «Так, — говорить он, — низвергается в бездну гор-
дыня демонического духа «крайнего индивидуализма». 
Оттолкнув от себя все опоры и мосты, все связи с миром 
и окружающими людьми, он смело идет вперед, но оказы-
вается, что впереди ничего не видно и ничего нет досто-
верного, кроме смерти». Оставим здесь в стороне мораль-
ную оценку взглядов Ницше, тем более, что такой антипод 
Ницше, как К. Д. Кавелин, для того чтобы выйти из затруд-
нения, тоже ставит вопрос: «Какой смысл может иметь вы-
ражение: цель жизни?» — и отвечает на это весьма реши-
тельно: «Жизнь не имеет никакой цели. Пока мы живем, 
мы создаем себе беспрестанно какие‑нибудь цели»14. Нель-
зя не согласиться, что одно отречение стоит другого.

Во всяком случае сам Новгородцев указывает, что «абсо-
лютный индивидуализм, порожденный крайностями абсо-
лютного коллективизма, естественно должен подчеркнуть 
и выдвинуть забытое этим последним начало личности»15. 
Но, выдвинув это начало, настоящий последовательный 
индивидуализм неизбежно сталкивается с неизвестностью 
цели и смысла индивидуального существования и потому 
единственное утешение, какое человек может найти, за-
ключается в сознании, что хоть прекращение жизни зави-
сит от его собственного усмотрения, а не от воли како-
го‑то случая. Проф. Новгородцев видит в этом нравствен-
ное банкротство, а шекспировский Гамлет, как известно, со-
мневается именно в том, что б л а г о р о д н е е : сносить ли 
гром и стрелы враждующей судьбы или восстать на мо-
ре бед и кончить их ударом. И разве больной, сражен-
ный в своих гениальных порывах безумием Ницше не де-
лил своего банкротства с величайшими представителя-
ми человеческого духа и притом отнюдь не поклонника-
ми Uebermensch’a. Не говорил ли Софокл, что и наибо�-

14	 Кавелин. Собрание сочинений. Т. III, с. 981.
15	 Стр. 16.



[Содержание]

424 И. В. Гессен

лее храбрые стремятся избежать смерти, когда она вдруг 
вырастает перед ними. Но ведь сколько людей бесстраш-
но идут на смерть, только трусы ее страшатся. Да, отве-
чает жизнерадостный Гете, только трусы боятся герой-
ской смерти. Но смерти обыденной (Hausvatertod) боит�-
ся каждый, даже герой. И потому‑то, откликается на это. 
Шиллер, «всю эту хитросплетенную ткань систем раз-
рывает одно-единственное слово: ты должен умереть». 
Можно было бы безмерно утомить читателя аналогич-
ными цитатами, но мы позволим себе прибавить к приве-
денным суждениям слова одного из лучших русских умов: 
«Всякая смерть насильственна. Смерть вовсе не лежит 
в понятии живого организма. Она вне его пределов. Стар-
чество и болезнь протестуют своими страданиями против 
смерти, а не зовут ее, и найди они в себе силы или вне себя 
средства, они бы победили ее»16.

Эта ахиллесова пята личности и заставляет ее смирять-
ся перед коллективом, который сам не страдает таким не-
устранимым дефектом. Die Menschheit ist gross, die Men�-
schen sind klein. Человечество бессмертно. Но с этим 
проф. Новгородцев спорит. «Человечество, говорят нам 
Фейербах и Конт, бесконечно и безгранично, оно изъято 
от случайностей личного существования, оно совершенно 
и божественно». Проф. Новгородцев утверждает, что это 
не так, что и человечество вовсе не бессмертно. Он дума-
ет, что для доказательства этого достаточно одного и при-
том простого соображения. «Кто поручится, что задолго 
до счастливого эпилога, среди драм и бурь обычной жиз-
ни, не прервется та чреда перемен, которую мы наблюда-
ли в истории». Если же этот перерыв совершится, то «весь 
прекрасный человеческий мир обращается тогда в хаос не-
бытия и забвения». Все «божественное, абсолютное, бес-
конечное значение человечества повергается в прах перед 
возможностью такого исхода, и против этого абсолют-

16	 Герцен. «Концы и начала». Т. X, с. 249 (Женевское изд.). 



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 425

ному коллективизму нечего сказать»17. Однако, это сооб-
ражение, помимо простоты, вряд ли имеет еще какие‑ли-
бо другие достоинства. Ведь в самом деле, с одной стороны, 
перед нами, как говорит сам Новгородцев, «поставленный 
в зависимость от внешнего мира, от его непреклонных зако-
нов, повергаемый в ужас и отчаяние фактами смерти чело-
век, а с другой — бессмертное на протяжении тысячелетий 
человечество, относительно которого никто не возьмется 
сказать, сколько еще тысячелетий оно может существовать. 
Как же можно сопоставлять этот бьющий в глаза, неизмен-
но повторяющийся факт смерти с отвлеченным соображе-
нием о возможности уничтожения всего человечества. Ка-
кое воображение может вообще смутиться тем, что через 
какой‑то огромный, не вмещаемый человеческим представ-
лением промежуток времени может произойти катаклизм, 
который поглотит бессмертное человечество? Нет, какие бы 
соображения ни придумывать, как бы ни напрягать вообра-
жение, нельзя преодолеть того сформировавшегося тысяче-
летиями убеждения, что человечество бессмертно в противо-
положность человеку, существование которого до крайней 
степени прекарно. И даже в том счастливейшем случае, когда 
удается преодолеть тайну бытия нашего горячей верой в че-
ловеческое бессмертие, все равно: между этим бессмертием 
и бессмертием человечества нет ничего общего.

Вот почему индивидуализм так неустанно изощряет-
ся в отыскании смысла и цели человеческого существо-
вания и, не находя его, довольствуется утверждением, что 
незачем смысл этот искать. Вот почему, как правильно ука-
зывает Иеллинек, индивидуализм, чувствующий под со-
бою зыбкую почву, является основою учений пессимиз-
ма. И, наоборот, коллективизм, для которого все так ясно 
и так просто, служит неиссякаемым источником оптимиз-
ма. «Универсализм и индивидуализм, говорит Иеллинек18, 

17	 Стр. 152.
18	 Ausgewählte Schriften. B. I, S. 28.



[Содержание]

426 И. В. Гессен

сопоставляя учения Лейбница и Шопенгауэра, это те два 
мировоззрения, которые составляют предпосылку опти-
мизма и пессимизма, ибо если индивидуализм только в воз-
можности самоубийства находит свое утешение и убежде-
ние, что человек не игралище в руках неизвестной судьбы, 
а властелин самого себя, то естественно, что у него слага-
ется мрачное мировоззрение. Напротив, если у коллекти-
визма этих основных сомнений нет, если, наоборот, чтобы 
усомниться в бессмертии человечества, нужно напрячь раз-
биваемые действительностью усилия, если притом мы ви-
дим пред собой неизменные внешние успехи, постепенный 
рост завоеваний человеческой мысли, то естественно, что 
универсализм смотрит уверенно в будущее, что его энер-
гия постепенно стимулируется и направляется на усовер-
шенствование человеческого общежития. Поэтому‑то каж-
дая победа коллективизма, каждое, так сказать, сошествие 
его на землю неизменно сопровождается появлением уто-
пий, удручающе однообразных, но неизменно обещающих 
воцарение рая на земле. Никакие, подчас трагические не-
удачи, сопровождавшие попытки реализовать заманчивые 
обещания, не мешают появлению все новых и новых уто-
пий, которые еще более смело обещают безоблачный рай 
на земле и с еще большим успехом привлекают к себе без-
заветно преданных энтузиастов. Напротив, после каждой 
новой неудачи эта вера и надежда все более и более креп-
нут. Так проф. Новгородцев замечает, что «мечта о золотом 
веке, относимом или к отдаленному прошлому, или к ожи-
даемому будущему, есть одно из самых старых человеческих 
убеждений и вместе с тем одно из самых старых человече-
ских утешений. Но в указанную эпоху (конец XVIII и нача-
ло XIX века) эта старая идея получила особенно яркий рас-
цвет19, а теперь «перед нами совершается крушение одной 
очень старой веры — веры в возможность земного рая»20.

19	 Стр. 14.
20	 Стр. 4.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 427

Таким образом, на протяжении долгого ряда веков с ка-
кой‑то астрономической правильностью происходит без-
надежное чередование двух непримиримых крайностей, 
причем каждая такая смена обыкновенно вызывает глу-
бокие потрясения, обходящиеся очень дорого и человеку, 
и человечеству. В эти страшные минуты, слишком хорошо 
знакомые нам, вольным и невольным участникам войны 
и революции, и человек, и человечество страдают одинако-
во тяжко, и они могли бы сказать друг другу словами пре-
восходного гейневского четверостишия: «Selten habt ihr 
mich verstanden, selten auch verstand ich euch. Nur wenn wir 
im Koth uns fanden, so verstanden wir uns gleich».

6

Чтобы составить себе более отчетливое представление 
об этих беспрерывных колебаниях, — обратимся ко второй 
из упомянутых книг. Вдохновенное произведение безвре-
менно погибшего от большевистского режима И. А. По-
кровского называется «Основные проблемы гражданского 
права» и посвящено тому же роковому вопросу о борьбе 
между индивидуализмом и коллективизмом (или, по выра-
жению проф. Покровского, персонализмом и трансперсо-
нализмом).

На судьбе гражданского права эта борьба отражается 
с особенной силой. В гражданском праве государственная 
власть принципиально воздерживается от непосредствен-
ного и властного регулирования отношений, она предо-
ставляет это регулирование инициативе и усмотрению от-
дельных лиц, а сама занимает позицию органа, охраняюще-
го то, что будет установлено другими. Иначе говоря, пуб-
личное право есть область воздействия власти, а граждан-
ское — область свободы и частной инициативы, сфера 
свободы человеческой личности и ее размах. Поэтому чем 
щедрее государство по отношению к индивидуальной сво-



[Содержание]

428 И. В. Гессен

боде или, наоборот, чем скупее индивидуум отрекается 
от самодовления в пользу государства, тем шире раздвига-
ются границы гражданского права. В обратном случае, эти 
границы суживаются в пользу права публичного, которое 
бесцеремонно проникает в самые интимные уголки инди-
видуального существования. Достаточно одного примера, 
чтобы сразу же почувствовать, до чего безнадежно томи-
тельное топтание на одном месте. Проф. Покровский упо-
минает об известном Lex Iulia et Papia Poppea, устанавли�-
вавшем для всех мужчин и женщин определенного возраста 
обязанность состоять в браке и иметь детей. Казалось бы, 
дальше этого римского постановления идти уже некуда. 
Но после бесчисленных колебаний маятника, по словам 
И. А. Покровского, «даже самые прогрессивные (?!) в на-
шем вопросе (т. е. в вопросе о брачных отношениях) ко-
дексы, уложения германское и швейцарское, стоят позади 
не только римского права, но и блаженной памяти прусско-
го земского уложения». А некоторые русские «совдепы» 
издали постановления, запрещающие вступать в брак без 
предварительного медицинского освидетельствования.

Вообще, какой бы вопрос гражданского права мы ни взя-
ли, всюду мы наткнемся на так наз. «контроверзу», неиз-
менно мы встретим на протяжении времени два противо-
положных решения. Так, напр., для возникновения догово-
ра необходимы воля и волеизъявление. Воля и волеизъявле-
ние могут между собою расходиться. Что же в таком случае 
признать решающим для признания силы договора? Для 
древнего права здесь даже и проблемы не существовало. 
Ein Mann — ein Wort. Какова бы ни была воля — волеизъ�-
явление ее совершенно покрывает. В начале XIX века воле-
изъявление уступило свое место воле. Но уже во второй по-
ловине этого столетия волевая теория является серьезной 
помехой лихорадочному обороту и, в свою очередь, уступа-
ет место побежденной было теории волеизъявления. А те-
перь опять волевая теория усердно борется за свое торже-
ство, и, по мнению автора, «только в принципе волн может 



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 429

найти себе надлежащее выражение идея частной автоно-
мии личности».

Возьмем ли мы проблему собственности на движимость, 
и здесь мы увидим такое же качание маятника между дву-
мя противоположными принципами: nemo ad alium plus 
juris transferre potest, quam ipse habet — с одной стороны, 
и Hand muss Hand wahren — с другой. И сейчас А. Менгер 
называет этот последний принцип постоянно действующей 
экспроприацией, а проф. Колер считает его социальным 
принципом высшего ранга.

В области наследования И. А. Покровский устанав-
ливает, что в первобытном обществе этого начала во-
все не существовало, оставшееся после умершего иму-
щество становилось бесхозяйным. С таким положени-
ем не может мириться все тот же экономический обо-
рот, и оно заменяется противоположным состоянием 
универсального преемства с полным исключением пра-
ва распоряжаться имуществом на случай смерти. Solus 
deus here dem facere potest, non homo. Затем выступает 
на сцену начало завещательное, которое занимает все 
более почетное место. «Индивидуальная воля… заняла 
принципиально решающее положение». Но это поло-
жение страстно оспаривалось, и французской револю-
ции удалось провозгласить полную отмену завещатель-
ной свободы. В дальнейшем свобода была восстановле-
на с большими ограничениями, а теперь социализм вооб-
ще отрицает наследование. Таким образом, всюду и вез-
де, всегда и непрестанно происходит здесь борьба между 
интересами личности и общества. А теперь социализм 
хотел бы ликвидировать эту борьбу полным упраздне-
нием гражданского права. Так, Менгер утверждает, что 
«важнейшая цель социализма состоит в том, чтобы пре-
вратить институт нашего частного права в институты 
публичного права (в современном смысле); таким обра-
зом, вместе с современным государственным строем ис-
чезнет противоположность между частным и публичным 



[Содержание]

430 И. В. Гессен

правом»21. Отсюда проф. Покровский и делает логиче-
ское заключение, что «социализм принципиально отри-
цает самое гражданское право».

7

При этом еще чрезвычайно любопытно и важно отме-
тить, каким образом совершается переход от начал персо-
нализма к трансперсонализму и обратно. Средством для 
этого служит так наз. естественное право, которое неиз-
менно выступает на авансцену в моменты кризисов.

Идея juris naturalis, естественного права, как чего‑то са�-
мостоятельного, отличного от положительного права 
и выше над ним стоящего, зародилась еще в античном ми-
ре и с тех пор «тянется непрерывно через всю историю 
умственного развития Западной Европы, периодически 
усиливаясь и ослабевая. Сейчас, когда мы опять вступили 
в полосу кризиса правосознания, ничего нет удивительно-
го, что мы снова переживаем возрождение естественного 
права, горячо приветствуемое именно нашими учеными. 
И. А. Покровский полагает, что колебание судеб естествен-
ного права происходит «в силу тех или других причин», 
но из его же изложения видно, что единственная причина 
заключается в периодическом расхождении стареющего 
от времени положительного права с изменяющимся народ-
ным правосознанием. В те моменты, когда положительное 
право отвечает народному правосознанию, к нему тянутся 
все взоры, законы пользуются уважением и авторитетом, 
а естественное право никого не интересует, и о нем совер-
шенно забывают, словно его никогда и не существовало. 
Но зато в такие периоды, когда положительное право на-
чинает теснить жизнь, ему противопоставляют jus naturale, 

21	 Menger. Neue Staatslehre. S. 97. Цитирую по Б. А. Кистяковскому. «Соци аль
ные науки и право». С. 578.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 431

абсолютные начала разумной справедливости. Увы, 
в различные исторические моменты эти абсолютные начала 
бывают весьма различны и всегда шатки! Великая француз-
ская резолюция, явившаяся, по мнению автора, «кульми-
национным пунктом естественно-правового настроения», 
«начав с провозглашения прав человека и гражданина, 
кончила тем, что стала попирать самые элементарнейшие 
из этих прав». И. А. Покровский объясняет это тем, что ре-
волюция (прогресс??) сменилась реакцией. Но если и вер-
на эта субъективная оценка, то объективно дело сводится 
к тому, что в своей борьбе с отжившим правом положитель-
ным, jus naturale, добру и злу внимая равнодушно, готово 
служить кому угодно. Оно столь же ревностно помогает 
великой французской революции, как и прусскому просве-
щенному абсолютизму, столь же горячо проповедует сво-
боду, равенство и братство, как и государственную опеку 
над гражданами. Иначе говоря — естественное право сво-
его собственного определенного самостоятельного содер-
жания не имеет, оно характеризуется моментом отрицания 
действующего права, каково бы ни было содержание по-
следнего, но при непременном условии, что это право уста-
рело и отстало от народного правосознания.

Эта мысль отнюдь не может претендовать на какую‑либо 
новизну. Так, проф. Гессен, тоже от большевистского режи-
ма безвременно погибший, говоря о возрождении естествен-
ного права, отмечает, что, «по удачному определению Иел-
линека, естественное право, в своей внутренней сущности, 
есть не что иное, как совокупность требований, предъявляе-
мых изменившимся с течением времени обществом или от-
дельными его лицами к правотворческой власти»22. В свою 
очередь Р. Штаммлер утверждает, что теории естественно-
го права объединяются лишь в отрицательном признаке — 
противоположения их действующему праву23. Но юристы 

22	 Право, 1902 г., с. 637.
23	 Статья Das Recht в Handwörterbuch B. VI. S. 338.



[Содержание]

432 И. В. Гессен

наши охотно об этом забывают и создают себе из естествен-
ного права какой‑то идол. Даже такой выдающийся ученый, 
как Л. Петражицкий, решается высказать, что в начале XIX 
столетия естественное право потерпело «внезапное паде-
ние вследствие разных недоразумений относительно смысла 
и значения учений естественного права и разных других об-
стоятельств, в том числе политической реакции после фран-
цузской революции и падения этических идеалов»24. Не ка-
саясь здесь странности попытки объяснять исторические яв-
ления недоразумениями, можно безошибочно утверждать, 
что среди «разных обстоятельств» того времени была един-
ственная причина, уронившая значение естественного пра-
ва, — появление наполеоновских кодексов, удовлетворяв-
ших тогда общественное правосознание. Позже, когда эти 
кодексы устарели и разошлись с жизнью, естественное право 
снова встало в центре внимания.

Так как, однако, законодательство неизбежно отстает 
от запросов жизни, то для успешности борьбы с устарев-
шими и стеснительными нормами, продолжающими со-
хранять силу закона, естественное право прибегает к об-
ходным и весьма рискованным путям. Оно рекомендует 
свободное толкование закона, и фактически это доходит 
вплоть до полного извращения смысла его. «Давая, — го-
ворит Покровский, — судам свободу их (правовых норм) 
применения, доктрины естественного права этим самым, 
невольно для себя, широко открывали дверь для судейско-
го субъективизма и произвола». Этот произвол, неудер-
жимо разрастаясь, все сильнее и сильнее расшатывал пра-
вопорядок и достигал такой степени невыносимости, что 
взоры всех вновь обращались к положительному праву, ко-
торое тем временем успевало уже реформироваться и тре-
бовало строжайшего применения точного смысла зако-
на, не допуская «обманчивого непостоянства самопроиз-
вольных толкований». И если момент расхождения поло-

24	 Введение в изучение права и нравственности. Предисловие, с. V.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 433

жительного права с народным правосознанием выдвигает 
афоризм: summum jus est summa injuria, то в моменты, ко�-
гда дает себя чувствовать торжество естественного права, 
юристы, не стесняющиеся действительным содержанием 
закона, получают насмешливую кличку juris perditi (вместо 
juris periti).

Таков тот заколдованный круг, в котором под воздей-
ствием неустанной борьбы индивидуализма с коллекти-
визмом совершается «развитие» гражданского права, 
и те средства, к которым необходимо прибегать, пытаясь 
из этого круга выскочить. Позволительно поэтому утвер-
ждать, что, в сущности, едва ли можно говорить о развитии, 
мы все пребываем в концентрических пределах тех контро-
верз, которые были выкристаллизованы еще римским пра-
вом и которые с течением времени становятся лишь более 
сложными.

8

Мы остановились на гражданском праве, потому что 
оно наиболее ярко отражает борьбу двух противополож-
ных начал, и убедились, что противоречие между ними от-
нюдь не смягчается. Книга проф. Новгородцева, в свою 
очередь, вполне подтверждает это в масштабе наиболее 
широком. Когда проф. Новгородцеву нужно представить 
образцы крайнего индивидуализма и крайнего коллекти-
визма, он ищет их не в древности — у Платона и т. п. — 
и не в средних веках, которые отличались изуверством в по-
следовательности. Он находит эти образцы почти у наших 
современников и преподносит нам учения Маркса и Ниц-
ше. Не у Платона, не у Августина или Гегеля «надо видеть 
последовательное выражение абсолютного коллективиз-
ма», ибо эти философы признавали «над обществом выс-
шее мировое начало добра, к которому совершенное обще-
ние возводит человека». «Для того, чтобы иметь абсолют-



[Содержание]

434 И. В. Гессен

ный коллективизм в его чистом и подлинном выражении, 
надо перейти к таким мыслителям, как Фейербах, Маркс, 
Конт, у которых общество становится богом и само по се-
бе своим внутренним совершенством спасает личность»25. 
Равным образом если надо взять такую доктрину, которая 
«с особенной яркостью обнаруживает не только отрица-
тельные, но и положительные стороны крайнего индиви-
дуализма, то, конечно, следует обратиться к знаменитой мо-
рали сверхчеловека… Для того, чтобы дойти до абсолют-
ного индивидуализма в его наиболее законченной форме, 
надо взять именно Ницше, надо взять систему сверхчело-
веческого аристократизма, в котором самая идея общения 
отрицается, место ее занимает представление о самодовле-
ющем и всеблагом сверхчеловеке, которому ничего не нуж-
но, так как он все имеет в себе»26.

Таковы результаты многовекового крестного пути. Бес-
численные потрясения, бесчисленные жертвы, сверхчело-
веческие усилия величайших умов привели только к тому, 
что утопии земного рая, столько раз терпевшие позорней-
шее крушение, удостоились в лице Маркса попытки под-
ведения под них научного основания, а с другой сторо-
ны, дерзость индивидуализма дошла до того, что он вооб-
ще стал отвергать самую необходимость общения и заме-
нил евангельскую любовь к ближнему любовью к дальнему. 
И если в ХVI столетии что‑то роковое было в том, что Бо�-
ден и Макиавелли, боровшиеся за освобождение личности 
из‑под власти церкви, сами принесли личность на алтарь го-
сударства, то многим ли лучше, что в наши дни оба крайние 
представителя противоположных течений мысли являются 

25	 Стр. 143.
26	 Стр. 155. Наряду с этим можно отметить и комические проявления, име-

ющие характер карикатуры. Так, упомянутый Le Bon, который, как выше 
сказано, по отношению к французам видит заслугу войны в том, что она 
превратила индивидуума в ничто, говоря о немцах, из которых каждый 
представляет только un rouage, усматривает в этом отрицательную и угро�-
жающую сторону германского развития.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 435

не только современниками, но и земляками, и оба имели, 
хотя и далеко не одинаковый, но шумный и широкий успех.

9

Однако систематическая неудача попыток устранить ан-
тиномию личности и общества не останавливает проф. 
Новгородцева. Несмотря на имеющееся уже «бесконеч-
ное разнообразие решений», он хочет указать «некоторую 
новую точку зрения, способную служить опорой и для тео-
ретических построений, и для практических верований». 
Эта новая точка, как можно заранее догадаться, заключа-
ется в попытке смягчить непримиримые крайности, сгла-
дить их резкости и найти среднюю линию. Автор большой 
почитатель и весьма высоко ценит индивидуальное нача-
ло. По его мнению, личность имеет безусловное значение. 
Входя в общество, она не утрачивает своего безусловного 
значения. Но это категорическое заявление сразу же теря-
ет свою определенность, благодаря оговорке, что, однако, 
это значение не самодовлеющее. С другой стороны, проф. 
Новгородцев не соглашается с теми, кто думает, что обще-
ство есть только сумма индивидуумов, его образующих, что 
это — дополненная и расширенная личность. Нет! «По-
нятие общества… носит в себе указание не только на та-
кое количество, не только на простое умножение и повто-
рение отдельных лиц в их абстрактной сущности, но так-
же и на новое качество, как новое конкретное единство, 
проистекающее из сочетания различных индивидуально-
стей в высшем синтезе»27. Но за этим совершенно опре-
деленным утверждением опять следует оговорка, от кото-
рой определенность сразу расплывается. Хотя общество 
и представляет новое конкретное единство, но оно «от-
нюдь не является новой самостоятельной субстанцией». 

27	 Стр. 105.



[Содержание]

436 И. В. Гессен

Надо признать, говорит проф. Новгородцев, что «иска-
ния наших дней раскрывают антиномию личного и обще-
ственного начал», но это противоречие лишь известное, 
т. е. как бы устранимое. Мы уже видели выше, как почтен-
ный автор пытается сгладить противоречие между бессмер-
тием человечества и прекарным существованием человека. 
Точно так же, например, автор решительно не верит в осу-
ществимость гармонии. «Что иное может означать осу-
ществленная гармония, неизменная солидарность душ, как 
не тягостное насилие над человеческой свободой? Одно 
из двух: или гармония, или свобода, или принудительный 
режим полного согласия, в котором противоречия и разли-
чия стерты и уничтожены…или…свободная почва для вся-
ких противоречий и конфликтов, на которой зреет и растет 
человеческая личность»28. Но вместо того, чтобы выбрать 
«одно из двух», проф. Новгородцев заявляет, что «и з -
в е с т н а я  гармония, известное примирение противоречи-
вых интересов необходимы в общественной жизни»29.

Самое главное, однако, это то, что раз полная гармония 
не может быть достигнута, а поскольку она достигается, 
она превращается в насилие, выход подсказывается сам со-
бой: не нужно вовсе гармонии, не нужно осуществления 
идеала. Можно отодвинуть идеал в бесконечность и целью 
человеческого существования поставить стремление к не-
досягаемому идеалу. Чтобы это не вызывало чувства безна-
дежности, сознания Сизифова труда, можно утверждать, 
что каждая ступень на пути к этой бесконечности пред-
ставляет самодовлеющую сущность, т. е. дать вариацию 
приведенного выше кавелинского предложения. «Вдумав-
шись в понятие абсолютно осуществленного идеала, мы 
должны сказать, что оно становится ясным лишь тогда, ко-
гда сочетается с верой в чудо всеобщего преображения»30. 

28	 Стр. 124.
29	 Стр. 55.
30	 Стр. 45.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 437

Но здесь уже начинается эсхатология, а для того, чтобы 
не сходить с научной почвы, проф. Новгородцев предлагает 
приучить свой взор смотреть в бесконечность и понять, что 
общественный идеал только в бесконечном развитии на-
ходит свое выражение31. И наконец, чтобы отнять «у этой 
перспективы бесконечности ее безысходный и безнадеж-
ный характер», нужно ставить «ударение на другом чле-
не формулы; прогресс относительных явлений бесконечен, 
н о   в   к а ж д о й  с т у п е н и  э т о г о  о т н о с и т е л ь н о -
г о  п р о г р е с с а  о с у щ е с т в л я е т с я  А б с о л ю т н о е »32 
(курсив подлинника). Как не вспомнить знаменитого афо-
ризма Лессинга в его Theologische Streitschriften: «Если бы 
Господь Бог держал в правой руке всю истину, а в левой со-
крыл одно лишь вечно живое искание истины, хотя бы с тем, 
чтобы всегда и вечно ошибаться, и предложил бы мне: выби-
рай! — я смиренно припал бы к шуйце Его и сказал бы: дай 
мне это, Господи! Святая истина доступна только Тебе одно-
му». Однако то, что делает блестящим афоризм, едва ли мо-
жет служить основанием для новой точки зрения в основном 
вопросе человеческого бытия, в той области, где человеку 
нельзя уйти от самого себя, от того разлада и тех противоре-
чий, которые составляют существо его духа33.

Отмечая эти особенности предлагаемой уважаемым ав-
тором новой точки зрения, я весьма далек от того, что-
бы видеть в ней только логическую схему, оторванную 
от реальной действительности. Напротив, едва ли ко-
гда‑либо было более уместно сказать — der Wunsch ist der 
Vater des Gedankens. Несомненно, мысли об отсутствии 
с а м о д о в л е н и я ,  о   н е о б х о д и м о с т и  « и з в е с т н о г о » 
примирения, о безусловном значении личности властно 
подсказаны самыми благородными побуждениями увидеть, 
наконец, на земле мир и в человеке благоволение. Однако 

31	 Стр. 41.
32	 Стр. 50.
33	 Стр. 2.



[Содержание]

438 И. В. Гессен

этот Wunsch не составляет каприза автора, это не есть фан�-
тазия, которая бывает своя у каждого барона. Напротив, 
проф. Новгородцев выражает в данном случае если не об-
щее, то широко распространенное пожелание, тоже явля-
ющееся знамением определенного исторического момен-
та. Как правильно указывает проф. Новгородцев, «история 
не представляет собою стройного ряда, ведущего челове-
чество по прямой линии к заключительному торжеству ра-
зума. История есть сложная совокупность отдельных уси-
лий и действий, то прерывающихся, то снова сочетающих-
ся, то параллельных, то преемственных, и, во всяком случае, 
эмпирически не связанных в единую цепь»34. Сообразно 
с этим, и смена индивидуализма коллективизмом, особен-
но в связи с непониманием сущности совершающегося, 
не происходит с той прямолинейной резкостью, которая 
могла бы диктоваться последовательным разочарованием 
в той и другой системе. Эта смена прерывается или, вернее 
сказать, задерживается попытками примирения, желанием 
обнять необъятное, что и создает состояние расплывчато-
сти, которое, очевидно, не только не в силах предотвратить 
очередной кризис, но делает его, ценой некоторой отсроч-
ки, еще более острым и, что наиболее страшно, более сти-
хийным.

С точки зрения этого предлагаемого проф. Новгородце-
вым наблюдения над ходом истории, чрезвычайно любо-
пытной представляется, например, самая книга его. Она де-
лится на две почти равные части. Первая посвящена весьма 
обстоятельному анализу сущности проблемы обществен-
ного идеала, причем проф. Новгородцев совершенно пра-
вильно указывает, что «старый спор, хотя и вступивший 
в новую фазу, все же не сдвинется далее с места, пока не бу-
дет выяснена точно проблема соотношения личности с об-
ществом»35. А вторая часть занята критикой социалистиче-

34	 Стр. 51.
35	 Стр. 203.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 439

ских учений, преимущественно теории Маркса. Проф. Нов-
городцев обнаруживает поразительное знание социалисти-
ческих учений, и соответственно с этим, его критика, име-
ющая целью выяснить ненаучность марксовской теории, 
отличается большой солидностью и имеет исчерпывающий 
характер. Но это нисколько не устраняет несоответствия 
между двумя частями книги. Ибо если бы теория Маркса 
была и совсем свободна от тех недостатков, которые так 
беспощадно вскрывает проф. Новгородцев, его отношение 
к системе крайнего коллективизма осталось бы совершенно 
таким же. С точки зрения проблемы о соотношении между 
личностью и обществом, от которой зависит судьба «ста-
рого спора», гораздо важнее самый факт, что крайний кол-
лективизм не только не сдает своих позиций, но, напротив, 
старается подвести под свою постройку, которая так часто 
рушилась, научный фундамент, и что ответом на это служит 
появление в той же Германии системы крайнего индивидуа-
лизма, столь яркой и последовательной, что она оставляет 
далеко позади за собою все прежние попытки. Но увлечен-
ный желанием дать новую точку зрения, проф. Новгород-
цев естественно стремится расчистить для нее почву и по-
тому сокрушает социалистическое учение. А между тем чем 
энергичнее автор борется с теорией Маркса, чем больше 
он углубляется в ее сущность, чтобы вскрыть ее недостат-
ки, тем больше он затемняет сущность основной проблемы, 
тем настойчивее он внушает ложную мысль, что не будь тео-
рии Маркса присущи все эти недостатки, система крайнего 
коллективизма имела бы свой raison d’être.

Внушение это поддерживается тем, что из обеих крайно-
стей проф. Новгородцев старается извлечь элементы, соче-
тание коих должно открыть истину. Поэтому, хотя резуль-
татом абсолютного индивидуализма является внутреннее 
опустошение человека (стр. 162), тем не менее проф. Нов-
городцев все же находит учение Ницше творческим и веру-
ющим, в его страстной проповеди он видит ценное и важ-
ное поучение о значении начала личности (стр. 162) и ду-



[Содержание]

440 И. В. Гессен

мает, что «ницшеанство есть яркое и сильное выражение 
некоторых основных потребностей нашего времени» (стр. 
170). С другой же стороны, и социализм, как он ни утопи-
чен, «формулировал насущные и очередные задачи истори-
ческого развития, и вся сила его была именно в том, что му-
ки и боли современности он ставил в центр своих практи-
ческих требований». «Он был исторической необходимо-
стью, насущным требованием времени… Основное зерно 
марксизма глубоко вошло в сознание и стало необходимым 
элементом каждой политической системы, притязающей 
на титул современности (стр. 506, 507).

Таким образом, хотя крайности абсолютного индивидуа-
лизма и вызывают крайности абсолютного коллективизма 
и обратно, как отмечает проф. Новгородцев, но в резуль-
тате оказывается, что это столкновение рождает истину, 
и на протяжении веков как индивидуализм, так и коллекти-
визм пришли к тому, что отдали человечеству лучшее, что 
в них содержится, сумели ответить жгучим нуждам совре-
менности. Остается лишь недоумевать, откуда же в таком 
случае происходит кризис современного правосознания, 
который давно уже поглощает неутомимую энергию та-
лантливого автора. Если наиболее яркое выражение край-
него индивидуализма приобрело творческий характер, ес-
ли наиболее решительная система крайнего коллективиз-
ма вошла своим основным зерном во все серьезные поли-
тические системы современности, то должно было ожи-
дать, что мы близимся если не к решению «старого спора», 
то во всяком случае к его смягчению, но уже никак нельзя 
было рассчитывать на то, что мы вступаем в новый кризис 
и что искания наших дней, как мы уже слышали, будут все 
больше и больше раскрывать антиномию личности и обще-
ства. Ведь эти успехи крайних воззрений, отмечаемые проф. 
Новгородцевым, имеют не абстрактное значение, а глубоко 
практическое. Как справедливо указывает английский либе-
рал Самюэль, «в практике современного государства гра-
ницы либерализма и социализма стираются; их различие 



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 441

в степени эмпирической и научной точности при осуще-
ствлении своих задач. При этих условиях на социализм вы-
падает благодарная роль ускорять процесс социальных ре-
форм, осуществляемых правовым государством»36.

10

В чем же дело? Откуда кризис? Где тут кроется недоразу-
мение? Прежде всего, совершенно напрасно проф. Новго-
родцев усматривает положительную сторону обеих край-
ностей в том, что они отвечают исканиям современности. 
Если две противоположные крайности отвечают требова-
ниям момента, то приходится же вновь вернуться к столь 
ненавистному для проф. Новгородцева утверждению со-
фистов, что все правы по‑своему. Но, в сущности, требова-
ния современности здесь ни при чем. Мы ведь знаем уже 
из первой части книги, что наши крайности никогда не уми-
рали, что «старый спор» не прекращался ни на минуту 
и проблема эта неизменно пребывала злободневной. Мы 
знаем далее, что «основное зерно» как индивидуализма, 
так и коллективизма вполне здоровое и дает роскошные, 
буйные ростки. Ницшеанизм и марксизм, как указывает 
и сам проф. Новгородцев, ничего нового по существу не да-
ли, они лишь наиболее умело, очень глубоко это зерно — 
каждый свое — посадили, и урожай поэтому получился 
исключительно обильный. Но противоречие между двумя 
крайностями не исчезло, напротив, антиномия обострилась 
еще сильнее именно благодаря отмеченным попыткам при-
мирения, благодаря тому, что, как мы видели, политические 
деятели утешаются тем, что в практике современного госу-
дарства границы либерализма и социализма стираются.

Несомненно, эта попытка примирения представляет 
страницу наиболее любопытную и высокопоучительную. 

36	 Новгородцев, с. 503.



[Содержание]

442 И. В. Гессен

Характерно, что возникла она сейчас же после появления 
социалистического учения Маркса и знаменательно также 
и то, что обе стороны равно охотно протянули друг другу 
руку. Я имею в виду, конечно, Лассаля, огромный практиче-
ский ум которого сразу же понял, в какое двусмысленное 
положение ставит себя марксизм.

Ведь все прежние многочисленные утопии преподноси-
лись, так сказать, вне времени и пространства и совершен-
но оторвано от вопроса об их практической осуществимо-
сти, о переходе к ним от существующего порядка. Напро-
тив, Маркс, давая своему учению научное обоснование, 
представляет социалистический уклад как необходимого 
неизбежного преемника современного капиталистическо-
го строя, после того, как этот последний достигнет наивыс-
шего своего развития, дойдет до своего самоотрицающего 
апогея. Отсюда вытекало, что всякий искренний социалист, 
жаждущий скорейшего воцарения социализма на земле, 
должен всячески содействовать успехам капитализма, дол-
жен способствовать пролетаризации рабочего класса.

Как раз на днях один из современных революционеров, 
вспоминая свои студенческие годы, признавался, что он 
«неоднократно задавал своим товарищам вопрос: что важ-
нее — построить новую фабрику или распропагандировать 
рабочих на фабрике? Увы, мои товарищи — готов признать 
неудачным их подбор — не могли дать в ответ ничего, кро-
ме наивных попыток разрешить проблему количественным 
методом, указанием, что надо ставить пропаганду не на од-
ной, а на многих фабриках, и это нужнее, чем постройка од-
ной новой фабрики, о чем позаботятся и без нас… Стыдно 
признаться, даже ныне, в плоскости обычной идеологии со-
циалистических течений я не нахожу полного разрешения 
вопроса, поставленного в давние годы»37.

Лассаль отчетливо подметил это самоубийственное про-
тиворечие, которое лишало новое учение шансов на прак-

37	 «Юная Россия», № 2, В. Станкевич



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 443

тический успех у масс, и пришел к выводу, что вместо то-
го, чтобы ставить себя в столь фальшивое положение, нуж-
но сорганизовать рабочих на лозунге борьбы за улучшение 
своего положения, на лозунге социальных реформ. С дру-
гой стороны, и Бисмарк, с его трезвым умом, сразу понял, 
что современному строю выгодно расчистить по возмож-
ности широкое русло для этого движения, которое унесет 
почву из‑под ног социализма. Как известно, у Бисмарка бы-
ло несколько свиданий с Лассалем, и он сильно подчинил-
ся влиянию последнего. В 1871 г. Бисмарк писал министру 
торговли Иценплицу, что нужно осуществить социалисти-
ческие требования, поскольку они являются обоснованны-
ми и м о г у т  б ы т ь  о с у щ е с т в л е н ы  в   р а м к а х  с у -
щ е с т в у ю щ е г о  с т р о я . В свою очередь — уже после 
смерти Лассаля — один из его ближайших последователей, 
Швейцер, поместил в «Социал-Демократе» статью, кото-
рую нельзя назвать иначе, как апофеозом государственно-
го мужа «крови и железа», а в 1867 г. на перебаллотировке 
в Эльберфельд-Бармене лассальянцы подавали свои голоса 
за Бисмарка38.

Таким‑то образом Германия и стала родиной государ-
ственного социализма, нашедшего себе затем широкое 
распространение во всех странах капиталистического хо-
зяйства. Большую честь прозорливости Маркса и Эн-
гельса делает то, что они, со своей стороны, отлично по-
няли, какую опасность для них представляет Лассаль. 
«Er war für uns gegenwärtig ein sehr unsicherer Freund, 
zukünftig ein ziemlich sicherer Feind»39. Так писал Энгельс 
при получении известия о смерти Лассаля, и точно так же, 
в свою очередь, мог бы и Ницше по отношению к своим 
друзьям воскликнуть: «Избави нас, Боже, от друзей наших, 
а с врагами мы сами справимся». Но ни Маркс, ни Энгельс 
не предвидели, что социал-демократия не сможет остать-

38	 Handwörterbuch, II, S. 922.
39	 Новгородцев, с. 324.



[Содержание]

444 И. В. Гессен

ся на позиции марксизма и, как блестяще показывает в сво-
ей книге проф. Новгородцев, либо последует за Лассалем 
и пойдет по пути реформизма, либо выродится в анархо-
синдикализм. Впрочем, в тщетной борьбе с упомянутой 
опасностью Маркс и сам нередко перемещал центр тяже-
сти своего учения, которое таким образом и становилось 
двойственным, двуликим, и давало обоим направлениям 
одинаково прочные основания ссылаться на авторитет учи-
теля.

Между тем очевидно, что, если бы схема Маркса осуще-
ствилась, если бы социалистический строй преемственно 
пришел на смену капиталистическому, он встретил бы соот-
ветствующую общественную психологию, для него сложи-
лось бы подходящее настроение и в течение какого‑то про-
межутка времени человечество чувствовало бы себя при-
вольно, воцарилось бы то состояние удовлетворенности, 
которое Герцен с таким жгучим презрением называет ме-
щанством.

Новое настроение сохранилось бы до нового кризиса, 
конечно. Большую ошибку делают некоторые критики со-
циализма, в частности, например, Шеффле в Quintessenz 
des Socialismus, которые при оценке будущего социального 
уклада не стараются отрешиться от своего мировоззрения 
и, примеряя этот уклад на себя, естественно, ужасаются тех, 
противоположных нынешним, порядков, которые намеча-
ет социалистическая схема. Но не зря же говорится, что вы-
ше ушей своих не прыгнешь. Отсутствие и забвение исто-
рической перспективы составляет несомненно самый рас-
пространенный недостаток. Такова уже человеческая пси-
хология, что каждый оценивает состояние другого по тому, 
как бы он сам себя чувствовал, если бы в таком положении 
находился. Нужно быть человеком выдающихся душевных 
качеств, чтобы не навязывать своим детям, своим близким 
своего собственного представления о счастье и несчастье 
и признать за ними «равноправие» в определении своей 
судьбы.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 445

В решительности осуждения социализма дальше всех 
идет, конечно, Ницше, который утверждает, что «социа-
лизм фанатический — младший брат деспотизма… Со-
циализм стремится к столь полной власти государства, ка-
кой деспотизм никогда не обладал, он даже превосходит 
все, что существовало в прошедшие времена, так он рабо-
тает ради полнейшего уничтожения личности». Все это 
безусловно верно с точки зрения современной психологии. 
Но столь же верно и противоположное заявление социали-
стов, что «в будущем демократическом обществе не будет 
и речи о тирании или о каком бы то ни было подавлении. 
Тайна единения индивидуумов заключается в их дисципли-
не, которая, однако же, должна быть понимаема не как без-
жизненное послушание в войсках, а только как подчинение 
личности общине, когда это требуется для общего блага»40. 
Это противоположное ницщевскому утверждение тоже 
верно, поскольку речь идет о тех чувствах, какие испытыва-
ли бы в течение известного времени члены осуществленно-
го с.‑демократического государства. Ибо в действительно-
сти же и психология будущего человека была бы тоже про-
тивоположной, чуждой современным настроениям. Она 
не только мирилась бы, но в начале с восторгом и горячей 
верой воспринимала бы новые порядки.

Теперь же случилось нечто совершенно иное. Социа-
лизму, как говорит проф. Новгородцев, выпала благодар-
ная роль ускорять социальные реформы, осуществляемые 
современным, глубоко враждебным ему и противополож-
ным социальным строем, охотно пошедшим навстречу тре-
бованиям социализма. «Есть, — говорит П. И. Новгород-
цев, — в одном из ранних произведений Маркса место, 
в котором этот здоровый исторический корень социализ-
ма выражается с классической силой и простотой. «Неиме-
ние (это говорит Маркс) не есть только категория, а весьма 
печальная действительность, ибо человек, который ничего 

40	 Herzberg. Sozialdemokratie und Anarchismus.



[Содержание]

446 И. В. Гессен

не имеет, в настоящее время и сам есть ничто: он отрезан 
как от существования вообще, так, еще более того, от чело-
веческого существования… Неимение — это самый отча-
янный спиритуализм, это полнейшая недействительность 
человека. Это очень положительное имение: имение голо-
да, холода, болезней, преступлений, унижения, идиотизма, 
всякой нечеловечности и противоестественности»41. Все 
это совершенно и безусловно справедливо. Но столь же 
верно и то, что нельзя поставить себе непосредственную 
цель — наделить неимущих, уничтожить это «положитель-
ное имение», воссоздать национальные мастерские или 
что‑нибудь в таком роде. Ликвидация этой печальной дей-
ствительности может явиться лишь в результате опреде-
ленной социальной системы, которую Маркс и предлага-
ет и которая базируется на принципе, противоположном 
современному строю: последний, употребляя столь нашу-
мевшее в свое время выражение, делает ставку на сильных, 
в то время как социалистический строй совершает равне-
ние по слабому. Это основное принципиальное различие 
пропитывает все человеческие отношения, всю хозяйствен-
ную, юридическую и духовную жизнь общества и отражает-
ся везде и во всем.

Ярким примером может служить история нового герман-
ского гражданского уложения, которое разрабатывалось 
в момент наибольшего расцвета государственного социа-
лизма. Между первоначальным проектом, питавшимся ис-
точниками римского права, и окончательной редакцией, 
приспособленной к требованиям социальных реформ, ле-
жит целая пропасть. Во второй проект42 вошло «много но-
вых идей, а некоторые части были переработаны заново так, 
что в целом вторую редакцию следует считать новым, само-
стоятельным произведением». А случилось это потому, что 
пока комиссии работали, они не заметили, что именно в это 

41	 Стр. 507.
42	 Бернгефт, Герм. гр. улож. С. 28.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 447

время в социальных отношениях и связанных с ними запро-
сах к праву произошли такие перемены, благодаря которым 
вся их работа получила совершенно ложное направление43. 
Если первый проект, иронически прозванный «Малень-
ким Виндшейдом», считает своей основной задачей огра-
ждение прочности гражданского оборота, то второй усма-
тривает свое назначение в том, чтобы защитить слабейше-
го от сильнейшего. Но при этом, несмотря на столь различ-
ный характер задач, вторая редакция не была разработана 
заново. В основу ее все же был положен первый проект, 
который, как сейчас было сказано, усиленно перекраивал-
ся. Так стиралась граница между либерализмом и социализ-
мом, а в результате социалисты (Менгер) имели возмож-
ность доказывать, что герм., гражд. уложение стоит на ста-
рых принципах свободной игры интересов, а индивидуали-
сты с таким же успехом изобличают чрезмерное, переходя-
щее в опеку, вмешательство государства в частно-правные 
отношения и узаконение произвола судей, подсказываемое 
естественным правом.

А что сказать о тех экспериментах, которые на наших гла-
зах были проделаны русской революцией. Когда, например, 
в типографском деле отменена была сдельная плата и был 
установлен переход на жалованье, определенное по средне-
му заработку нормального рабочего, а норма работы исчис-
лена была по силам слабейших, то книгопечатание сразу ста-
ло малодоступной роскошью, и представители петроград-
ских журналов всех политических направлений указали, что 
они лишены возможности «продолжать свою культурную 
и государственную работу» и что создавшееся положение 
угрожает национальной катастрофой. Словом, чем охотнее 
либерализм сам шел навстречу требованиям социализма или 
чем сильнее внедрялись социалистические начала в капита-
листический строй, тем больше увеличивалась разруха и, вме-
сте с тем, все сильнее росло недовольство.

43	 Ib. c. 20.



[Содержание]

448 И. В. Гессен

Важно при этом отметить, что, употребляя столь мод-
ное ныне слово, «соглашатели» либерализма с социализ-
мом категорически отказываются довольствоваться прак-
тическими компромиссами, а требуют именно принципи-
альных уступок, намеренного сочетания противоположных 
начал. Так, напр., выдвинутая государственным социализ-
мом система обязательного государственного призрения 
признается теперь недостаточной и на ее место притязает 
«право на достойное человеческое существование». Эта 
новая проблема усердно разрабатывается в последнее вре-
мя. Проф. Новгородцев взял на себя задачу показать, что 
это право уже приобретает ясные юридические очертания. 
Проф. Покровский тоже «стремится найти ее (этой про-
блемы) теоретическое разрешение», но и этого мало, пото-
му что «он как бы старался выдвинуть его в сферу частного 
права». Поэтому Б. А. Кистяковский, которому и принад-
лежат приведенные суждения, отвергает эти попытки, на-
стаивает на том, что право на достойное человеческое су-
ществование есть такое же субъективное публичное пра-
во, как право неприкосновенности личности. А отсюда уже 
Б. Кистяковскому рукой подать до такого заключения, что 
«между современным правовым государством и тем го-
сударством, которое осуществит социальную справедли-
вость, нет принципиальной и качественной разницы, а есть 
только разница в количестве и степени»44. Таким образом, 
вместо того чтобы доказать совместимость такого субъек-
тивного публичного права с существующим общественным 
укладом, Б. А. Кистяковский считает «проблему» решен-
ной и с помощью такого удачного petitio principii простым 
взмахом пера зачеркивает все трагические противоречия 
между капиталистическим и социалистическим строем.

Само собой разумеется, что если бы капиталистиче-
ский строй предоставлен был своему дальнейшему разви-
тию беспрепятственно и особенно, если бы вообще не пы-

44	 Социальные науки, с. 591.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 449

тались смягчить и ослабить его анархические тенденции, 
то не только не воцарился бы рай на земле, но недоволь-
ство разливалось бы все шире, вероятно, борьба стала бы 
еще ожесточеннее. Но зато все положительные стороны 
нынешних порядков могли бы себя проявить полностью, 
а главное — положение рисовалось бы гораздо проще 
и отчетливее. Ведь самому Марксу схема перехода от капи-
тализма к социализму представлялась в виде безболезнен-
ного, неизбежного преемства. «Никакая общественная 
формация, говорит Маркс, не погибнет прежде, чем не ра-
зовьются все производительные силы, для которых она до-
статочно широка, и новые более высокие производитель-
ные отношения не явятся на ее место, прежде чем не будут 
подготовлены материальные условия для ее существова-
ния в недрах ее существования»45. Осуществляя же те ре-
формы, которые должны были вытекать из воцарения со-
циализма на земле, сталкивая два исключающих одно дру-
гое начала, мы очевидно мешали естественному ходу этого 
процесса и тем задерживали без пользы его закономерное 
развитие, вместо того чтобы, сознавая неизбежность это-
го развития, стараться направить стихию в определенное 
русло.

Проф. Новгородцев с этим, по‑видимому, не согласен. 
Он говорит, что «в наше время нередко повторяют утвер-
ждение, что «теперь все стали социалистами»; и если под 
социализмом понимать политику социальных реформ, ос-
нованную на идее публично правового регулирования эко-
номических отношений, то указанное утверждение бу-
дет близко к истине. В этом широком смысле социализм 
действительно торжествует победу над старым отвлечен-
ным (?) либерализмом, основанным на принципе невмеша-
тельства в экономическую область. Однако, когда мы гово-
рим о социализме Маркса… мы имеем в виду нечто беско-
нечно большее и существенно иное. Социализм абсолют-

45	 Новгородцев, с. 253.



[Содержание]

450 И. В. Гессен

ный имеет в виду н е   о т д е л ь н ы е  р е ф о р м ы , не частич-
ное преобразование общественных отношений, а всецелое 
и безусловное преображение жизни. Недостаточно бы-
ло бы сказать, что он стремится к обобществлению средств 
производства и связывает с мыслью об этом экономи-
ческом перевороте материальное благосостояние масс. 
Не только материальное благополучие, но и духовное удо-
влетворение… вот что составляет сущность и особенность 
социализма Маркса»46. Как кстати проф. Новгородцев вос-
пользовался этим столь памятным нам противопоставлени-
ем реформ реформе, которое сделано было в последние го-
ды самодержавного режима, когда он пытался осуществить 
частичные нововведения, для обеспечения коих и шла борь-
ба за конституционный строй. Кто же не помнит, как все 
эти усилия не давали никаких положительных результатов, 
все сильнее ослабляли прежний порядок и все больше запу-
тывали положение.

Так и в данном, безмерно сложнейшем, случае. Ничего 
«существенно иного» социализм Маркса в себе не содер-
жит, существо, напротив, одно и то же. Кистяковский пря-
мо признает, что «своим новейшим социальным законода-
тельством оно (современное государство) как бы разлага-
ет одну большую цель на множество мелких и частных со-
циально-экономических задач», и мы знаем от самого же 
проф. Новгородцева, что именно основное зерно марксиз-
ма вошло необходимым элементом в любую политическую 
систему современности. Но марксизм правильно считает, 
что для того, чтобы ростки, которые должно дать это зер-
но, взошли пышно и принесли ожидаемые плоды, необхо-
димо создать соответствующую атмосферу; чтобы такие 
плоды всем нравились, нужно воспитать подходящую пси-
хологию, нужно, как говорит проф. Новгородцев, превра-
тить экономическую проблему в религиозную. Вот почему, 
поскольку можно говорить о наступившем уже крушении 

46	 Стр. 245.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 451

социализма, постольку ответственность за это падает все-
цело и исключительно на тех, кто осуществлял социалисти-
ческие начала в условиях, им противоположных и их исклю-
чающих, падает на т. н. реформизм, внебрачным отцом ко-
его был Лассаль. Марксизм здесь ни при чем, уже хотя бы 
по одному тому, что Маркс относил свои обетования в да-
лекое будущее, а массы никогда не разочаровываются в том, 
что еще не было объектом тяжелого личного опыта. Но ре-
формизм, который так горячо протянул руку либерализму, 
который встал на практическую почву и взялся за осущест-
вление отдельных требований социалистической програм-
мы в условиях, прямо противоречащих произрастанию ос-
новного зерна социализма, этот реформизм, так сказать, 
разменял марксизм на мелкую монету, превратил идеали-
стические стремления в серенькую будничную работу и су-
етливость, которая не принесла существенных изменений. 
Заменив яркие лозунги житейскими интересами, рефор-
мизм низвел марксизм с небес на землю, дискредитировал 
его, ибо если вера без дела мертва, то не менее бессмыслен-
ны и бесцельны дела без веры.

Весьма резко говорит об этом переходе С. Н. Булгаков, 
называя такую работу филистерски святотатственной: 
«На очередь ставилось все больше практических задач, за-
слонивших конечные цели. На смену прежнему социально-
политическому утопизму явился социально-политический 
реализм, совершенно случайно связанный с именем Берн-
штейна. Современное развитие отличается, таким обра-
зом, двусторонним характером; с одной стороны — усили-
ваются практические завоевания рабочего сословия; с дру-
гой — утериваются и убиваются прежние религиозно-вос-
торженные верования: в полумрак святилища вносится 
дневной прозаический свет»47.

Таким образом амальгама либерализма с социализмом от-
нюдь не предотвратила кризиса, она его и ускорила, и при-

47	 От марксизма к идеализму, с. 154.



[Содержание]

452 И. В. Гессен

том осложнила, безнадежно перепутав причины и след-
ствия, затушевав все противоречия. Во всяком же случае, 
предлагаемая проф. Новгородцевым точка зрения, как 
видно из сказанного, едва ли может теперь претендовать 
на эпитет новой; она уже стара, испытана на практике, дав-
шей самые печальные результаты.

Справедливость требует отметить, что наряду с сильней-
шим увлечением, которое вызвал государственный социа-
лизм, были и предостерегающие голоса. Так — Анри Ми-
шель, сопоставляя государственный социализм с просве-
щенным деспотизмом, предсказывал, что его сочетание 
с либерализмом лишь усугубит кризис. «Вместо того, что-
бы укрепить существующий строй, он (т. е. государствен-
ный социализм) ослабит его по отношению к его против-
никам, разрушая в массах чувство инициативы, а вместе 
с тем и чувство ответственности… Однако государствен-
ный социализм не появился бы на свет, а если и появи-
лся бы, то не принял бы такого развития, не оказывал бы 
такого обаяния на умы, не создал бы целого легиона тео-
ретиков и простаков, не тревожил бы многих совестей, ес-
ли бы он не отвечал, хотя и дурно, на некоторые из усло-
вий современного положения. Во всяком случае существо-
вание и успех государственного социализма прибавляются 
ко всем другим доказательствам кризиса и делают еще бо-
лее настоятельным его прекращение»48.

11

Все высказанные соображения, навеянные благородной 
книгой П. И. Новгородцева, в сущности своей могут быть 
сведены к двум, трем положениям. Начала индивидуализ-
ма и коллективизма роковым образом обречены на вечную 
взаимную борьбу с переменным успехом. Борьба эта с те-

48	 «Идея государства», стр. 518.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 453

чением времени, с ростом культуры, с успехами техники 
все более осложняется, но отнюдь не смягчается. Попытки 
примирения, которые от времени до времени наблюдают-
ся и тщатся найти какую‑то равнодействующую, представ-
ляют и сами по себе не больше чем тот момент, когда маят-
ник в своей неизменяющейся амплитуде качания на мгнове-
ние оказывается в перпендикулярном положении, иначе го-
воря, это одно из тех положений, которое наше perpetuum 
mobile во время качания занимает.

Самым категорическим образом нужно отвергнуть пред-
положение, что амплитуда качания маятника уменьшает-
ся, что противоречия смягчаются и сообразно с этим па-
дает интенсивность борьбы. Правда, теперь не сбрасыва-
ют с Тайгетской скалы, не убивают стариков и изумляются 
изуверствам средних веков, совершавшимся во имя бога. 
Но такого жертвоприношения, какое потребовала нынеш-
няя война и русская революция, мир еще никогда не ви-
дел с тех пор, как он стоит. И если теперь пожелание Анри 
Мишеля о скорейшем прекращении кризиса, быть может, 
и близко к осуществлению, то какой же страшной ценой мы 
за это заплатим.

Война и русская революция довершают то дело, которое 
начато было реформизмом. Эти два одинаково страшные 
явления дают coup de grâce коллективизму, который после 
войны надолго будет похоронен. В самом деле, в нынешней 
войне коллективизм довел свои притязания до небывалых, 
гомерических размеров; мало того, он дошел до внутренне-
го противоречия, до contradictio in adjecto. Пусть, в самом 
деле, цели войны никаких сомнений не вызывают, пусть 
война была жизненно необходима для каждого из воюю-
щих государств в отдельности. Но что же, однако, это зна-
чит? Это значит, что благо родины, ее насущные интересы 
требуют самопожертвования от ее сынов. Ради блага обще-
го отдельные личности должны приносить в жертву свою 
жизнь. И пока речь идет об единицах, сотнях, пусть и ты-
сячах, никаких сомнений здесь не возникало. Все же роди-



[Содержание]

454 И. В. Гессен

на это — повторим опять слово Гоббса — такой Левиа-
фан, что по сравнению с ним интересы и судьба этих десят-
ков и тысяч кажется еле заметной, не производит никакого 
впечатления. К этому мы давно привыкли, с этим сжились, 
а ведь привычка, по яркому слову поэта, — замена сча-
стию она. Поэтому не только сторонние зрители, но и са-
ми жертвующие собой нередко находят в самопожертвова-
нии свое счастье. И нисколько не удивительно, что герман-
ская социал-демократия так решительно поддержала вой-
ну и провозгласила Burgfrieden. Реформизм обеими ногами 
глубоко врос в почву современного государства, а от социа-
лизма он впитал сознание верховенства коллектива над ин-
дивидуумом, пожертвование частного на пользу общую. 
Поэтому-то, если германской социал-демократии, прежней 
водительнице интернационала, не удалось отстоять мир 
(насколько серьезны и энергичны были ее усилия — этот 
вопрос мы оставляем в стороне), она ринулась со всем пы-
лом в войну и толкнула на это социалистов всех стран. Ло-
зунг: «Пролетарии всех стран, соединяйтесь» — этот бое-
вой клич социал-демократии растаял в воздухе, словно его 
никогда и не бывало, и уступил свое почетное место оже-
сточеннейшему взаимоистреблению.

Но в упоении своим торжеством коллективизм не рас-
считал своих притязаний, перешел все границы и потре-
бовал себе гекатомб уже не сотнями и не тысячами, а мил-
лионами. Миллионы людей, цвет человечества, были уби-
ты, другие миллионы были искалечены, призывной возраст 
расширен в обе стороны так, что когда, например, во Фран-
ции призваны были семнадцатилетние, то правительству 
пришлось обещать, что их на фронт не пошлют и что в ка-
зармах с ними будут обращаться бережно, соответственно 
их нежному возрасту. Народное богатство было уничтоже-
но, и народное хозяйство расстроено вконец. Человеческий 
гений устремился на отыскание питательных и вкусовых 
суррогатов, которые должны заменить недостающие или 
вовсе исчезнувшие продукты. Весь режим — социальный 



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 455

и личный — должен был приспособиться к потребностям 
войны, и в этих целях он был регламентирован до мельчай-
ших, можно сказать — до самых интимных, подробностей. 
А самое важное — это, быть может, то, что коллективизм 
в угаре борьбы забыл посчитаться с человеческой психоло-
гией. Не было, ведь, смело можно сказать, ни одного чело-
века, который бы допускал, что война затянется свыше, чем 
на год. Такое же представление внушалось и правительства-
ми. И в этом не было ни бравады, ни легкомыслия, недо-
статка вдумчивости. Это просто был предел, больше наше 
воображение не могло вместить. А что же случилось в дей-
ствительности? В действительности, если считать теперь 
войну конченной, она длилась пять лет, и, таким образом, 
мы все жестоко ошиблись. Но именно потому, что ошиб-
лись все, не правильнее ли было бы сказать, что все‑то и бы-
ли правы, ошиблась действительность, сыгравшая плохую 
шутку со всеми и поставившая себя в грубое противоречие 
с теми элементами, из которых она состоит, сама с собой.

Получилась, иначе говоря, вопиющая нелепость, какое‑то 
кричащее нестерпимое противоречие. Война — мы уже со-
гласились не спорить здесь об этом — безусловно нужна 
для блага родины, т. е. для блага людей, ее населяющих или 
их потомков, для блага человечества, пред которым должны 
склоняться частные интересы. Но, утратив всякую меру, кол-
лективизм принес в жертву человечеству человечество, ина-
че говоря, совершил над собой трагическое харакири. Ма-
ло того — производственные отношения были отданы под 
строгий контроль государства, а распределение — в значи-
тельной части — поставлено было на уравнительных нача-
лах, диктуемых социализмом, появилось даже и новое слово-
образование — Kriegssozialismus, иначе говоря, социализм 
стал прислужником войны. Правда, социалистическая прес-
са протестовала против такого названия, утверждая — пусть 
правильно, — что это ничего общего не имеет с истинным 
социализмом. Но в представлении масс все эти меры нераз-
рывно связаны с требованиями социализма, и военный ре-



[Содержание]

456 И. В. Гессен

жим, тягостный элемент принуждения, всестороннего стес-
нения и, наконец, чувство безмерного утомления от четырех-
летнего пролития крови — все это ставится на счет коллек-
тивизму и безмерно увеличивает его дебет.

А засим, как бы нарочно для того, чтобы ликвидировать 
всякие возражения и споры, чтобы рассеять всякие сомне-
ния, чтобы завоеваниям реформизма противопоставить до-
стижения анархо-синдикализма, — русская революция за-
вершилась (?) большевистским переворотом, поставившим 
себе задачей осуществить полностью социалистическую 
программу и дать народам мир. Успех большевизма был не-
избежен и предрешен. Ибо большевизм, свободный от вся-
ких компромиссов, при помощи которых всякие реформист-
ские группы пытались ослабить нелепость тактических выво-
дов из учения Маркса, побеждал всех и вся своей неумоли-
мой последовательностью. Большевизм допустил одно лишь, 
да и то малозаметное на поверхностный взгляд, отступление 
от заветов марксизма, который, как мы только что видели, 
учил, что никакая общественная организация не погибнет, 
прежде чем не изживет себя, и что естественного хода соци-
ального развития нельзя опрокинуть насильственным обра-
зом! Много ли, однако, нужно, чтобы преодолеть это препят-
ствие и убедить себя и других в том, что наше сознание уже 
доросло до переворота и что существующие формы уже из-
житы. Нет! успех большевизму был обеспечен.

Но, одержав столь головокружительную победу, взяв 
с бою то, что должно было, по теории Маркса, само собою 
прийти на смену сгнившему порядку, большевизм реши-
тельно не знает, что сделать со своей победой, и победитель 
объявляет себя банкротом. В то самое время, как пишут-
ся эти строки (1918 г.), между Лениным и его вчерашними 
соратниками, уличающими его в хождении в капиталисти-
ческую каноссу, ведется горячий спор, причем Ленин вся-
чески изощряется, чтобы доказать им, что обращение к ка-
питалистам с просьбой руководить устройством трестов 
не есть измена пролетариату… «Рабочие прекрасно знают, 



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 457

утешает Ленин, что организаторы действительно крупных 
и крупнейших предприятий, трестов или других учрежде-
ний на девяносто девять сотых принадлежат к классу капи-
талистов, как и первоклассные техники, но именно их мы, 
пролетарская партия, должны брать в «руководители» 
процесса труда и организации производства, ибо иных, зна-
ющих это дело из практики, из опыта, людей нет. Ибо ра-
бочие, вышедшие из младенческого возраста, когда их мог-
ла сбивать «левая» фраза или мелкобуржуазная распущен-
ность, идут к социализму именно через капиталистическое 
руководительство трестами, через крупнейшее машинное 
производство, через предприятия с оборотами в несколько 
миллионов в год, только через такие производства и пред-
приятия». Можно написать еще тысячи слов, можно со-
ставить из них еще сотни мудреных комбинаций, но все это 
не может скрыть того факта, что большевики неспособны 
обойтись без капиталистов, и, таким образом, фактическая 
неудача подтверждается и теоретическим признанием сво-
его банкротства. Вся социалистическая печать в один голос 
напоминает своим товарищам слова старого Гейне: «про-
пагандировали воду, а втихомолку пьют вино».

Результаты этого грандиозного неожиданного для самих 
большевиков опыта перед нами налицо. Россия не только 
не зажгла мирового пожара, не воскресила интернациона-
ла, но сделалась головой турка, пугалом для всех. В заседа-
нии рейхстага от 25 февраля 1918 г. Шейдеман, отгоражи-
ваясь от большевиков, сказал, что пример русского боль-
шевизма не может увлечь германскую социал-демократию, 
что она не захватила бы власть при таких условиях, чтобы 
быть вынужденной заключить с западными державами мир 
вроде того, какой Россия должна была заключить с Герма-
нией. Напрасно, однако, представитель реформизма стара-
ется отгородиться от большевизма. Реформизм и больше-
визм — две стороны одной и той же медали, они вскормле-
ны одним и тем же молоком. Реформизм использовал уче-
ние Маркса в одном направлении, большевизм развил его 



[Содержание]

458 И. В. Гессен

в другом, по‑своему. Теперь обе стороны медали показаны 
были ad oculos, демонстрация проведена была полностью. 
Чем бы война ни кончилась в смысле территориальных из-
менений и материальных возмещений, в области идейной, 
психологической, на которой строится общественный 
уклад, война возьмет огромные контрибуции. Важнейшим, 
решающим результатом войны и революции будет, что лич-
ность, человек, встанет во весь свой рост и властно заявит: 
«Довольно! Я безмерно устал и не желаю, чтобы и доль-
ше так помыкали мною. Я тоже и прежде всего желаю са-
моопределиться и заставить всех и каждого уважать мои 
права». Торжество индивидуализма будет окончательным 
итогом этой безумной и бессмысленной бойни человече-
ства во имя блага человечества. В этом — глубокий велича-
вый смысл переживаемой нами трагической эпохи. Схват-
ка между индивидуализмом и коллективизмом никогда еще 
не обходилось миру так дорого, как теперь.

———
Эти страницы написаны были в 1918 году, когда больше-

визм, несмотря на обнаруживавшиеся симптомы несостоя-
тельности, еще находился в периоде восхождения, когда, 
казалось, он победоносно шествует к окончательному тор-
жеству коллектива над личностью. Прошло с тех пор три го-
да, и, хотя московский интернационал приобрел видимость 
всемирного господства, он официально признал себя банк-
ротом: он славит частную инициативу, поощряет и вызыва-
ет индивидуальные усилия, провозглашает ставку на силь-
ных. Правда, он силится скрыть свое поражение под обыч-
ной маской временного отступления, reculer pour mieux 
sauter. Но теперь уже ясно, что он призван был сделать чу�-
жое дело, таскать из огня каштаны для своего антипода. То, 
что четыре года назад едва намечалось, теперь вполне опре-
делилось. Отчетливые умственные течения пробили толщу 
человеческих трупов, на которой он хотел водрузить зна-
мя коллективизма. Безвременно погибший великий поэт 



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 459

наш Ал. Блок, несомненно обладавший даром прозрения, 
в последней статье своей о крушении гуманизма совер-
шенно определенно предсказывает: «формируется новый 
человек, человек — животное гуманное, животное обще-
ственное, животное нравственное перестраивается в арти-
ста, говоря языком Вагнера». «Он только будет способен 
ж а д н о  ж и т ь  и действовать в открывшейся эпохе вихрей 
и бурь, в которую неудержимо устремилось человечество».

Еще ярче и настойчивее выражена эта мысль в толь-
ко что появившейся в России «Переписке из двух углов». 
Вяч. Иванов и М. Гершензон провели лето 1920 года в од-
ной комнате, в Москве, в здравнице «для работников на-
уки и литературы». Царил большевистский террор, давил 
голод, а дух неустанно работал, и два выдающихся русских 
мыслителя затеяли между собой странную переписку, в ко-
торой мы читаем такие строки: «Исходная точка, к кото-
рой все должно вернуться, — личность. Она вместит в себя 
всю нажитую полноту».

Поразительно и то, что один говорит о Канте, как о «лу-
кавейшем и сумасшедшем мистике», другой называет его 
великим, но это противоположное понимание приводит 
их к одному, к торжественному гимну личности, к предска-
занию ее полной победы.

Так мыслят и говорят оставшиеся под большевист-
ским игом в России. Им в унисон откликается оторванная 
от родной почвы, разбросанная по всему миру русская ин-
теллигенция. В вышедшем недавно в Софии оригинальном 
сборнике «евразийцев» «Исход к Востоку» приведенные 
утверждения повторяются буквально: «русская революция 
приходит к утверждению личности», «Центр тяжести пе-
реносится всецело в глубь личности».

Это глубоко волнующее совпадение идет еще гораздо 
дальше. Для того чтобы расчистить личности дорогу, что-
бы убрать тяжелые препятствия, М. Гершензон бесстраш-
но ополчается против всей культуры, отрекается от ее на-
следства. «Мне душно в ней. Мне мерещится, как Руссо, 



[Содержание]

460 И. В. Гессен

какое‑то блаженное состояние полной свободы… Несмет-
ные знания, как миллионы неразрываемых нитей, опута-
ли меня кругом, все безликие, все непреложные, неизбеж-
ные до ужаса. И на что они мне?.. В любви и страдании мне 
их не надо, не ими я в роковых ошибках и нечаянных дости-
жениях медленно постигаю мое назначение и в смертный 
час я, конечно, не вспомню о них».

«Как вы хотите, чтобы на почве, заваленной глыбами ве-
ковых умонастроений и систем… взрастали могучие дубы 
и фиалки. На ней прозябнут разве чахлый и жестокий куст 
да плющ развалин».

«Неимение исторического наследства, — провозглаша-
ют в свою очередь «евразийцы», — из позорной нищеты 
превращается в бесценное богатство. Старая почва слиш-
ком насыщена воспоминаниями, слишком засорена отбро-
сами долгих веков жизни, и новым росткам приходится 
всходить на истощенной почве, пробиваться среди соста-
рившихся уже побегов. Груз вековых приобретений… все-
гда гнетет и обременяет мысль, всегда парализует бестре-
петность творческого искания».

В Москве и в Софии, в скучной здравнице и в подневоль-
ной эмиграции, из‑под палки большевистского террора 
и в тоске по далекой родине представители русской интел-
лигенции говорят не только одним языком, но и повторяют 
одни и те же слова, живут одними и теми же предчувствия-
ми. Кого же, кто любит и верит в свою родину, не взволнует 
глубоко это с первого взгляда мистическое совпадение, кто 
решится спорить, что «предчувствия и свершения» начи-
нают сливаться воедино. 

12

В заключение я позволю себе привести еще другое весь-
ма характерное сопоставление, которое бросит с другой 
стороны яркий луч света на проблему общественного идеа-



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 461

ла. В то время, как в России появились упомянутые книги, 
в Германии вышла брошюра покойного уже профессора 
Зиммеля, который точно также останавливается на основ-
ной загадке человеческого бытия, но подходит к вопросу 
несколько иначе. Он указывает, что как только жизнь при-
обретает характер культурного общения, она должна от-
литься в какие‑нибудь формы. Без определенных, тех или 
других, форм культурную жизнь представить себе нельзя, 
наличность формы является ее существеннейшим момен-
том. Все проявления культурной жизни — религия, ис-
кусство, право, вообще всякое биение пульса жизни от-
ливается в известные формы, приемлемые и общие для 
всех. Но как только та или другая форма создана жизнью, 
она уже устарела, ибо жизнь не стоит на месте, а находит-
ся в вечном и беспрерывном движении. Отстав от жизни, 
форма приобретает самостоятельное, самодовлеющее су-
ществование и постепенно начинает противополагаться 
жизни. Чем больше форма существует и чем прочнее засты-
вает, тем сильнее она давит и стесняет жизнь, тем резче ста-
новится протест жизни и тем все ярче разгорается борьба 
между жизнью и ею же самой созданной формой. В поры-
ве борьбы жизнь заходит так далеко, что объявляет войну 
уже не только данной форме, которая ей мешает, а фор-
ме вообще. Она вообще не желает никаких форм, ибо все 
они стеснительны. Она будет проявляться сама, непосред-
ственно такой, какова она есть в своем вечном неустан-
ном движении, в непрестанных отливах и приливах. Борьба 
эта неизменно заканчивается победой жизни над формой, 
но как только форма разрушена, на ее обломках победи-
тельница немедленно сама начнет ковать новые формы, со-
здавать себе нового непримиримого врага. К тому момен-
ту, когда в разных областях жизни процесс создания новых 
форм завершится, из их взаимного соответствия и взаимо-
действия выкристаллизовывается одна общая руководящая 
идея, представляющая, так сказать, идеальный центр. Отме-
чая такие исторические моменты властвования форм, Зим-



[Содержание]

462 И. В. Гессен

мель указывает, что в классическую эпоху руководящей бы-
ла идея б ы т и я , как чего‑то в себе законченного, целокуп-
ного. На место этой идеи христианство, разрушившее ста-
рые формы, поставило идею свободной личности, а засим 
средневековье выдвинуло как центральную идею понятие 
Бога (вернее было бы сказать — церковь), которой все 
должно подчиняться и приноситься в жертву. Средневе-
ковье было свергнуто эпохой Возрождения, которое, про-
двинув на первое место начала природы, естественного 
закона, расчистило и удобрило почву для века просвеще-
ния, который поставил на пьедестал идею я, духовной лич-
ности. А засим пришло наше время, которое еще не име-
ет такой центральной идеи, но уже совершенно явственно 
передвигается на центральное место принцип общества 
как начало всепоглощающее, которому все должно быть 
принесено в жертву.

Лишь с первого взгляда может показаться (и этого‑то 
Зиммель, к сожалению, не договаривает), что эти идеи раз-
нородны, что каждая из них своеобразна и самобытна и что, 
следовательно, жизнь, которая в своем развитии, постепен-
но одну за другой, их выдвинула, совершает какое‑то по-
ступательное движение. Если же вглядеться внимательнее 
и сопоставить между собою эти, так сказать, царственные 
идеи, то не трудно будет сразу же заметить, что разнород-
ности здесь отнюдь нет, что имеются лишь два сорта совер-
шенно однородных идей и что смена сводится к тому, что 
идея одного рода уступает свое место другому роду, кото-
рый выдвигает какую‑нибудь из своих. И таким образом 
идея бытия, индивидуума, жизни чередуется, перемежается 
с началами государства (как было в один из моментов клас-
сической эпохи, которую Зиммель слишком обобщил), цер-
кви, общества. Иначе говоря, весь первый ряд отстаивает 
права индивидуальности, требует для нее простора и само-
бытности, второй признает только коллектив того или дру-
гого наименования, а индивидуум есть лишь ничего не зна-
чащий сам по себе атом.



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 463

Таким образом, борьба между жизнью и формой есть 
в сущности борьба между индивидуальным и коллективным 
началом. Форма нужна коллективу, общежитие без форм 
не только существовать, но и мыслиться не может, индиви-
дуума же стесняет всякая форма, потому что она в той или 
другой степени насилует проявления его жизни, у каждо-
го индивидуума проявления жизни своеобразны и не могут 
очевидно безболезненно вместиться в предустановленную 
форму. Но так как нельзя, с другой стороны, мыслить инди-
видуума вне общежития (сколько уже поколений воспита-
лось на Робинзоне), то он и должен покориться формам. 
Это он и делает, пока в силах терпеть. Когда же больше тер-
петь нет мочи, он уже восстает против всякой формы, хоть 
в душе остается неизменно ее рабом. (Отмеченный выше 
протест Гершензона является таким образом лишь новой 
яркой иллюстрацией.)

Один из блестящих примеров этой борьбы, приведен-
ный Зиммелем, представляется ослепительно ярким. Экс-
прессионизм в искусстве ставит себе задачей передать 
на полотно не объективный вид данного предмета и даже 
не тот образ, который он вызвал в представлении художни-
ка (на этом стоит импрессионизм), а стремится воспроиз-
вести те психические ощущения, которые данный предмет 
вызвал в нем. Если бы, удачно поясняет Зиммель, это пси-
хическое ощущение в каждом своем моменте отражалось 
непосредственно в руке художника и рука держала кисть, 
то ее движения и дали бы на полотне точное изображение 
испытываемого художником впечатления. Что такое жела-
ние может явиться у художника — это понятно. Он интере-
суется не самим предметом, для него гораздо важнее то ду-
шевное состояние, которое вызывает вид этого предме-
та. Но, если он не ограничивается тем, что воспроизводит 
на полотне свои ощущения, а выставляет полотно на по-
каз, отдает его на выставку, он впадает сам с собою в про-
тиворечие. Ибо чем больше художник интересуется сво-
ими собственными суждениями, тем определеннее он дол-



[Содержание]

464 И. В. Гессен

жен сознавать, что и всякий другой может стоять на той же 
точке зрения и, дорожа собственными ощущениями, не ин-
тересоваться картиной художника. Если же демонстрация 
испытанных ощущений на полотне имеет целью вызвать 
в зрителе представление о новом предмете, который по-
служил основанием для изображения, то ведь это напоми-
нало бы обучение глухонемых речи. Оно происходит, как 
известно, таким образом, что учитель, произнося тот или 
другой звук, прикладывает руки глухонемого к тем органам 
своим (горлу, груди), которые участвуют в произведении 
звуков; затем ученик старается сам воспроизвести те же 
движения, и в результате его усилий получится тот же звук. 
Этот истинно каторжный способ обучения в данном слу-
чае неизбежен. Но если бы кто‑либо вздумал применять его 
к людям нормальным, владеющим слухом, вряд ли его со-
чли бы нормальным.

Однако и в области слова, речи экспрессионизм находит 
свой отзвук в том, что современные поэты применяют но-
вые, им одним понятные слова или, вернее, звукосочетания, 
которые отражают состояние, вызываемое в них теми или 
другими явлениями. И, если они такие свои произведения 
печатают для общего пользования, они тоже впадают в про-
тиворечие с собой, сами от себя отрекаются, отдавая на суд 
толпы то, что должно иметь только индивидуальную цен-
ность.

Но это противоречие и есть одна из частностей того об-
щего безысходного противоречия, которое сжимает в сво-
их тисках всю нашу жизнь. Личность и коллектив, непо-
средственная жизнь и формы противостоят друг другу, 
всегда готовые вступить в жесточайшую борьбу, которая 
то принимает острейший характер, то ведется тихой сапой.

Неразрешимость этого противоречия Зиммель подчер-
кивает весьма настойчиво. Но, склоняясь почтительно пе-
ред непобедимыми трудностями проблемы, он ищет выхо-
да в другом направлении. Он оспаривает «филистерский 
предрассудок», будто бы каждый конфликт должен полу-



[Содержание]

Искания общественного идеала (1922) 465

чить свое разрешение. Конфликты, именно как таковые, 
могут иметь и выполнять свое назначение в экономии и ис-
тории жизни. Словно в ответ на недоумение поэта, почему 
он, мятежный, ищет бури, как будто в буре есть покой, Зим-
мель до гениальности остроумно заканчивает свою брошю-
ру смелым афоризмом: «Да! Жизнь представляет в абсо-
лютном смысле борьбу, объемлющую относительное про-
тивоположение борьбы и мира, между тем как абсолютный 
покой, который, быть может, точно так же объемлет это 
противоположение, остается божественной тайной».

Этот ответ, дышащий таким благородным смирением, 
не подлежит, конечно, как и аналогичная попытка проф. 
Новгородцева, оценке с точки зрения логической убеди-
тельности, что, однако, отнюдь не может служить препят-
ствием к тому, чтобы действенное его влияние на массы до-
стигало порой огромных размеров. Для этого нужно лишь, 
чтобы обстановка была подходящая, чтобы существовало 
настроение, которое под влиянием удовлетворения жиз-
нью побуждало бы верить в ее внутренний смысл. В наши 
исключительно тяжелые дни более чем трудно обрести эту 
веру. Но уяснить себе величественный смысл событий, с та-
кой стремительностью развертывающихся в этот поворот-
ный момент истории, ориентироваться в них и не пытаться 
расшибить лбом стену, а способствовать направлению те-
чения в то русло, в которое оно стремится, — в высшей ме-
ре желательно и необходимо.



Ю. Делевский

В поисках общественного идеала 
(П. Новгородцев. Об общественном 
идеале)1

Наша эпоха насыщена кризисами. Крушатся догмы, ве-
рования, идеалы, партии, учреждения. В водовороте собы-
тий, сквозь туман виднеющихся перспектив, мы еле улавли-
ваем очертания новых форм жизни и мысли. И дух беспо-
койно мятется, ища надежной опоры в вечной смене драма-
тических циклов движения вперед и застоя, прогресса и ре-
гресса, пертурбаций и зигзагов общественной жизни.

Необычайно острый кризис переживается социализмом. 
Но какова природа этого кризиса? Коснулся ли он самой 
сущности социализма, его души, его идеала? Или же он зна-
менует крушение лишь его преходящих форм, его акциден-
ций, напр., известных догм и программ?

Новое издание книги проф. Новгородцева об обществен-
ном идеале дает благодарный повод и вместе с тем заклю-
чает в себе благодарные материалы для освещения вопроса 
в надлежащей постановке и в отношении подготовки пра-

1	 Печатается по первой публикации: Ю. Делевский. В поисках обществен-
ного идеала (П. Новгородцев. Об общественном идеале. Выпуск I. Изда-
ние третье. 1921. Изд. «Слово») // Современные Записки. Париж, 1922. 
Кн. XI. С. 247–258.



[Содержание]

В поисках общественного идеала 467

вильного ответа. Книга — несомненно ценная в научном 
отношении, несмотря на содержащиеся в ней метафизиче-
ские и даже религиозно-мистические элементы. В новое из-
дание книги не внесено существенных изменений сравни-
тельно с первым изданием 1917 года. Об этом приходит-
ся пожалеть, ибо некоторые моменты интересующего нас 
кризиса выявились особенно в последние годы.

В своей книге проф. Новгородцев развивает ту основную 
мысль, что социалистический идеал потерпел крушение как 
идеал осуществления земного рая. Безусловный идеал должен 
быть мыслим как необходимая перспектива для построений; 
но он не может быть заполнен конкретным содержанием 
и не способен изобразить переход к своему интегральному 
воплощению в жизнь, из мира конечных и условных явлений. 
Прогрессу логически нельзя поставить никакой границы, 
но в каждой ступени относительного прогресса осуществля-
ется Абсолютное. Идея постоянного и абсолютного равно-
весия противоречит принципу эволюции. Идея бесконечно-
го совершенствования исключает мысль о счастливом завер-
шении истории, а идея непреодолимой антиномии личности 
и общества устраняет возможность гармонического обще-
ственного быта. Но марксизм — высшее выражение социа-
лизма, самый настоящий и притом единственно настоящий 
социализм — дает и абсолютный идеал, и абсолютные сред-
ства достижения идеала. И у Маркса, и у Энгельса, и у Ласса-
ля остается незыблемой вера в будущее совершенство жиз-
ни. Марксистский социализм постулирует, что человечество 
ушло так далеко, что может провести абсолютную идею в дей-
ствительность. Но утопия земного рая со всеми ее догма-
тами о величии и торжестве человека не может быть прими-
рена с теорией научного эволюционизма. Идея социальной 
революции есть идея социального чуда, прерывающего есте-
ственный ход вещей. Основное противоречие, проникаю-
щее марксизм, состоит в том, что, являясь радикальным отри-
цанием буржуазного общества, он в то же время укладывает 
свою угрозу бунта и отрицания в рамки научного предвиде-



[Содержание]

468 Ю. Делевский

ния и закономерного осуществления, то пророча таким обра-
зом чудесный скачок в царство свободы, то склоняясь перед 
силой исторических фактов и признавая неразрывную пре-
емственность исторических форм. Являясь по своим конеч-
ным целям доктриной утопической и революционной, мар-
ксизм этой своей стороной становится в полное противоре-
чие к путям исторической жизни. Но марксизм как доктрина 
реалистическая, считающаяся с условиями социальной эво-
люции, пытается быть доктриной действительного рабоче-
го движения, отражающего его конкретные нужды и задачи. 
Стремиться сразу и к осуществлению реформистского плана, 
и к подготовлению революционной катастрофы невозможно. 
И в реформистском, и в революционном течении современ-
ного социализма абсолютные обетования старого марксизма 
и его облик всеобъемлющего миросозерцания и единоспаса-
ющей догмы потускнели и стерлись. И факт разложения со-
циализма объясняется двойственностью начал, лежащих в ос-
нове классического марксизма, тем сочетанием утопизма 
и реализма, которое ему свойственно.

В результате своего исследования проф. Новгородцев 
приходит к тому конечному заключению, что в своих абсо-
лютных обетованиях и революционных замыслах марксизм 
потерпел крушение. «Как новое миросозерцание, как но-
вое учение жизни он умер и должен был умереть, подобно 
всякой утопии земного рая, подобно всякому внешнему ре-
шению сложной морально-общественной проблемы».

Конечный вывод книги проф. Новогородцева может 
быть формулирован в виде следующих тезисов:

Марксизм есть истинный, настоящий, ныне единствен-
ный социализм.
Кризис социализма отождествляется с кризисом мар-
ксизма.
Крушение марксистского социализма означает крушение 
социалистического идеала.
Крушение социалистического идеала было неизбежно, 
ибо идеал этот зиждется на ожидании осуществления 



[Содержание]

В поисках общественного идеала 469

земного рая как последней и окончательной фазы соци-
ального прогресса.
Легко показать, что эти положения или неверны всецело, 

или заключают в себе долю лишь относительной истины.
На чем, прежде всего, могло бы быть основано утвержде-

ние, что социализм обанкротился как идеал постройки зем-
ного рая?

Если бы социализм действительно считал возможным со-
здавать на земле социальный рай в любой момент и в каких 
угодно условиях культуры и общественной жизни, его не-
состоятельность могла бы быть установлена или путем ре-
ального опыта, или путем умозрительным. Попытка осу-
ществить социалистический строй потерпела бы неудачу, 
или же теоретически была бы доказана невозможность осу-
ществления удачного опыта. В том и в другом случае можно 
было бы говорить о крушении идеала.

Практика маздакизма, своеобразного анархического ком-
мунизма, возникшего в Иране в V–VI веках по Р. X., привела 
империю Сассанидов на край гибели. Коммунистическая об-
щина индейцев, основанная иезуитами в Парагвае (XVII в.), 
дала, по рассказу очевидцев, лишь посредственное счастье 
пансионерам общежития, которым отечески управляли ка-
толические миссионеры. Опыты оуэновских колоний, фурь-
еристских фаланстеров, коммунистических общежитий ика-
рийского типа в XIX веке в общем не увенчались прочным 
успехом. Тогда с некоторым основанием позволительно го-
ворить о крушении в данных условиях идеалов, воплощению 
которых в жизнь должны были служить указанные опыты. 
Но можно ли говорить о какой‑либо неудавшейся попытке 
осуществить земной рай социализма в наши дни?

Правда, история нам преподнесла сюрпризы таких «ком-
мунистических раев», как большевистский рай в России, 
мюнхенский красный рай, венгерский «коммунистиче-
ский» рай Белы Куна. Но не эти контрафакции социали-
стического идеала, как бы предназначенные заранее на то, 
чтобы дискредитировать и опозорить социализм, — могут 



[Содержание]

470 Ю. Делевский

служить основанием для утверждения тезиса о крушении 
современного социалистического идеала, сулящего земной 
рай. С другой стороны, проф. Новгородцев в настоящем 
выпуске своей книги не останавливается на этих попытках 
и не из них исходит и не в них черпает материалы для обос-
нования своих мыслей.

Далее, утверждение проф. Новгородцева, что социали-
стический идеал есть идеал воздвигаемого на земле рая, 
страдает преувеличением и односторонностью. Лишь в от-
дельных социалистических доктринах — как, напр., в меч-
таниях фурьеризма, в икарийской фантазии Кабе и в неко-
торых социалистических романах — экзальтация реформа-
торов выливалась в форму пророчеств о наступлении ново-
го Золотого века. Это — своего рода проекция в будущее 
религиозных преданий, сохранившихся у множества наро-
дов, о блаженных веках, которые некогда переживало че-
ловечество. Но даже и в этих наивных представлениях зем-
ной рай не рисовался в виде перманентного и окончатель-
но кристаллизовавшегося совершенства. Иначе как мог он 
исчезнуть и уступить место юдоли плача на земле? Библей-
ский рай не похож на рай Магомета. Для Адама и Евы рай 
не был абсолютным совершенством, ибо иначе искушение 
змия не могло бы иметь места. Так, в философии Спинозы 
божественная субстанция может быть определена лишь от-
рицательными атрибутами: всякая положительная квали-
фикация является ограничением ее совершенства.

Не достижение стационарного состояния абсолютного 
совершенства в общественной жизни, после того уже неиз-
менной и неподвижной в течение вечности, а достижение 
максимума совершенства, возможного при данных услови-
ях, составляет задачу социализма. И потому социализмом 
не допускается какое‑либо наложение категорического 
veto на требование бесконечного совершенствования. Для 
проф. Новгородцева Абсолютное сливается с бесконечно-
стью в смысле безмерности. Но математика, например, зна-
ет бесконечности различных порядков; и бесконечность 



[Содержание]

В поисках общественного идеала 471

одного порядка становится бесконечно малой величиной 
перед бесконечностью высшего порядка.

Высший социальный идеал, до которого додумалось 
человечество и который можно назвать социалистиче-
ским в широком смысле этого слова, или универсальным 
идеалом, охватывает, во‑первых, задачу полного устра-
нения всех форм порабощения, эксплуатации и соци-
ального неравенства; во‑вторых, задачу создания таких 
общественных форм, которые исключали бы возмож-
ность появления порабощения, эксплуатации и социаль-
ного неравенства; и, в‑третьих, задачу введения в обще-
ственной жизни отношений солидарности, всегда обеспе-
чивающих максимум материального и духовного благополу-
чия, возможный при данных условиях для членов общества. 
Такова алгебра социализма. Из нее вытекают все его кон-
кретные освободительные задачи. Противопоставить од-
ной какой‑либо из этих задач, напр., требованию устране-
ния классового господства — в настоящее время капита-
листического — абсолютное non possumus с точки зрения 
безграничности достижений — или недостижений — в Аб-
солюте, значило бы деградировать бесконечность. Аристо-
телевская апология рабства или средневековый принцип 
nulle terre sans seigneur могли бы с не менее законным пра-
вом эксплуатировать бесконечность достижений или недо-
стижений для философской санкции института рабства или 
феодального строя как режимов, полное исчезновение ко-
торых отодвигается в даль бесконечности.

Наконец, генезис большинства социалистических тео-
рий противополагается возможности приятия ими конеч-
ного идеала как остановившегося навсегда движения. Фи-
лософия истории знает два главных типа общественно-
го развития в своих построениях — систему бесконеч-
ного движения в определенном направлении и систему 
бесконечно возвращающихся циклов. Даже научная кос-
могония — эта философия истории вселенной — рисует 
нам историю звездных миров в виде либо бесконечно по-



[Содержание]

472 Ю. Делевский

вторяющихся циклов зарождения, развития, смерти и воз-
рождения светил, либо же бесконечного изменения в сто-
рону определенного состояния (принцип Карно-Клаузиу-
са). Социалистические доктрины XIX века питались в сво-
ем социалистическом и философско-историческом обосно-
вании философскими и историческими концепциями своих 
предшественников и современников. Они не могли реци-
пировать какой‑либо догмы о с т а н о в и в ш е г о с я  разви-
тия. Доктрина сен-симоновской школы социализма, фор-
мулировавшая в лице самого даровитого научного теоре-
тика школы Базара принцип осмысленного исторического 
развития в направлении выполнения бесконечной и бес-
конечно меняющейся миссии прогресса, связана нитями 
и с христианской телеологической философией (Боссюэт 
и отцы церкви, вплоть до Орозия, св. Августина и Ориге-
на), и с немецкой философией истории (Лессинг, Гердер, 
Кант, Гегель), признававшей последовательную смену фаз 
в истории человечества, шествующего непрерывно по пу-
ти провиденциально определенного ему назначения. Фу-
рье проповедовал мистическую философию истории, пред-
видевшую не только движение вперед на пути совершен-
ствования в течение десятков тысяч лет, но и фазу обрат-
ного движения, регресса, вырождения и смерти — схему, 
которую он с присущим ему бесконечным оптимизмом до-
полнял учением о бесконечных космогонических циклах. 
Марксизм, довольно эклектически восприявший элемен-
ты доктрин предшественников — в области и социализма, 
и философии истории, — марксизм, силившийся вдобавок 
быть д и а л е к т и ч е с к и м , не мог в свою очередь всецело 
примириться с идеей остановившегося прогресса. Правда, 
в догме Маркса «торжество пролетариата» и «низверже-
ние капитализма» знаменуют наступление царства гармо-
нии и прекращение всех социальных антагонизмов; иначе 
говоря, марксизм отождествляет частную освободитель-
ную задачу с полнотою содержания универсального идеа-
ла. Это — один из основных недостатков социальной фи-



[Содержание]

В поисках общественного идеала 473

лософии Маркса, который, вытекая из экономико-мате-
риалистического понимания истории Маркса и его теории 
классовой борьбы, тем не менее врезывается ярким проти-
воречием в его диалектическое мировоззрение. Это про-
тиворечие отмечено, например, еще Вундтом в его «Логи-
ке». Но и Марксов прогноз не пресекает непрерывности 
движения в процессе социальной жизни, ставшей социали-
стическою жизнью. В теории Маркса на страже неостанав-
ливающегося развития стоит его принцип развития произ-
водительных сил. Мало того, в «Anti-Duhring» Энгельс, ис-
ходя из космогонической теории Лапласа (иногда называе-
мой теорией Канта и Лапласа), предвидит — подобно то-
му, как это некогда делал Фурье, — возможность мирового 
регресса и социального вырождения. Движение назад про-
тиворечит и остановке движения, и представлению о до-
стижении человечеством перманентного райского состоя-
ния жизни.

Центр проблемы, стало быть, здесь не в идеале земного рая.

* * *
Но, может быть, кризис социализма (а согласно проф. 

Новгородцеву, даже крушение социализма) вызван не вну-
тренней несостоятельностью либо непостижимостью его 
идеала, доказуемого a priori — как, например, в математи-
ке доказывается невозможность квадратуры круга или три-
секции угла, — но вскрывшейся в результате историческо-
го опыта негодностью единственно известных или возмож-
ных методов и средств его осуществления — подобно тому, 
как невозможность фабрикации философского камня по-
степенно выяснилась для алхимиков?

Проф. Новгородцев посвящает большую часть своей кни-
ги изображению эволюции марксизма, как теории и практи-
ки социалистических, точнее, социал-демократических пар-
тий. Он характеризует противоречия доктрины, обнаружи-
вавшиеся в процессе развития мысли и жизни, присущие ей 
экивоки, разноречивые толкования, разноречивые приме-



[Содержание]

474 Ю. Делевский

нения, тяжелую процедуру экзегетики, расхождение с за-
просами жизни, борьбу реформизма с непримиримостью, 
мучительную эволюцию партийных программ и партийной 
тактики, постепенное разложение марксизма. Это изложе-
ние является наилучшей и наиболее ценной частью книги, 
хотя многое из того, что приведено в книге, далеко не но-
во, а кое‑что вошло даже в категорию общих мест. Следует 
отметить лишь один недостаток исследования проф. Нов-
городцева: он не дает анализа марксизма, его достоинств 
и недостатков в перспективе его генетической связи с пред-
шествующими социалистическими доктринами, из кото-
рых он черпал свои соки. Позволим себе сослаться на от-
носящиеся к этого рода вопросам некоторые наши рабо-
ты (Ю. Делевский. «Социальные антагонизмы и классовая 
борьба в истории», СПб, 1910; «Социальные антагонизмы 
и общественный идеал». «Современник», кн. I, 1912; «Те-
леологические элементы в философии истории и космого-
нии», «Историческое Обозрение», т. XX; «Противоречия 
Прудона». «Русское Богатство», 1913).

Вполне законно говорить о кризисе марксизма. Дозволи-
тельно даже говорить о крушении марксизма. Кризис мар-
ксизма начался уже давно. В сущности, вся история марксиз-
ма была длительным кризисом его. Были tempora heroica, 
когда в энтузиазме розовой юности движения не чувствова-
лась червоточина Евангелия социал-демократизма. Но бы-
ли и моменты острых приступов болезни, как в эпоху, по-
следовавшую после отмены исключительных законов в Гер-
мании и впоследствии, в эпоху борьбы между ортодоксией 
и ревизионизмом. Потом начался период затяжного кризи-
са. Но самые страшные кризисы для марксизма наступили 
в эпоху мировой войны и потом, в эпоху большевизма.

Да, кризис социализма связан с кризисом марксизма. 
Но социализм испытывает кризис лишь в той мере, в какой 
он связал свою судьбу с судьбой марксизма.

Кризис марксизма означает лишь кризис одной из социа-
листических доктрин, одного из социалистических. тече-



[Содержание]

В поисках общественного идеала 475

ний. Социализм существовал до марксизма. Социализм бу-
дет здравствовать, исцелив себя от недугов марксизма.

До марксизма и вне марксизма социализм переживал 
кризисы своих отдельных доктрин и партийных группиро-
вок. Был кризис сен-симонизма. Был кризис фурьеризма. 
Был кризис оуэнизма. Был кризис коммунизма, терзаемого 
борьбой между бабувизмом и икаризмом, между «медиа-
тизмом» и «иммедиатизмом» (т. е. реформизмом и макси-
мализмом во французском социализме 30–40‑х годов про-
шлого века). Через ряд кризисов прошел французский со-
циализм после подавления Коммуны. Кризис переживал 
итальянский социализм после анархической фазы своего 
существования. Кризисы переживало русское социалисти-
ческое народничество, имевшее самобытные оригинальные 
корни (особенно в идеях Н. Г. Чернышевского, П. Л. Лав-
рова и Н. К. Михайловского), но и связанное нитями с мар-
ксизмом или, скорее, с идейными источниками самого мар-
ксизма. Доктрины и партии испытывали кризисы. Но со-
циалистический идеал остался незыблемым. В обаянии сво-
его ореола социалистический идеал все больше и больше 
привлекал к себе человечество.

Мнение, что марксизм — единственный, настоящий со-
циализм, было уделом фанатических сектантов марксизма, 
далеких и от действительной научности, и от знания социа-
лизма в его исторической преемственности. Но это мнение 
противоречит как исторической истине, так и совокупно-
сти заданий социализма в их научном освещении.

Верно то, что марксизм — в чистом виде или в эклекти-
ческих соединениях — стал quasi официальной доктриной 
большинства социалистических партий. Но разве астроно-
мия погибла как наука вследствие того, что в течение столе-
тия непререкаемой общепризнанностью пользовалась тео-
рия эпициклов? Разве химия перестала быть наукой, когда 
официальным авторитетом пользовалась теория флогистона?

Социалистические доктрины р а з в и в а ю т с я … В этом 
развитии могут наступать моменты застоя или регрес-



[Содержание]

476 Ю. Делевский

са, и траектория движения социализма знает свои зигзаги 
и поворотные пункты. Но остановки или помехи в движе-
нии социализма являются лишь акциденцией в субстанции 
идеала социализма. Не дал ли Клод Бернар как наиболее 
правильное определение жизни тот афоризм, что «жизнь 
есть смерть»? Принцип бесконечного развития, призна-
ваемый проф. Новгородцевым, должен быть применен 
и к движению социализма.

История социалистических школ и доктрин обнаруживает 
последовательность актов враждования и воздействия то по-
ложительными, то отрицательными сторонами учений. Каж-
дая школа, каждая секта противопоставляла свое воззрение, 
свою программу как единственный настоящий, единственно 
научный социализм программам и воззрениям соперничаю-
щих школ; и в то же время происходил непрерывный эндос-
мос и экзосмос духовного влияния между школами. Так, Фу-
рье громил систему Оуэна и сен-симонизм как утопии и шар-
латанство. Так, Оуэн резко восставал против фурьеризма, ко-
торому он противополагал свою систему как единственно 
научную и единственно рациональную. Так, сен-симонист 
Пьер Леру клеймил некоторые элементы фурьеризма и срод-
ные им элементы коммунизма. Так, фурьерист Консидеран 
нападал горячо на все другие современные социалистиче-
ские школы. Так, Прудон третировал все социалистические 
и коммунистические школы как утопические и враждебные 
здравому духу науки. Это было своего рода взаимное со-
жжение на кострах доктрин, выступавших друг против дру-
га со всем фанатизмом узкого сектантства. Единоспасающий 
«научный социализм» Маркса и ядовитый сарказм «Ком-
мунистического манифеста», направленный против социа-
листов-предшественников, талантливо копировал лишь мо-
нопольные претензии и нетерпимость школ так называемого 
«утопического социализма».

И в то же время идеи взаимно проникались и претворяли 
социализм как доктрину единого идеала. Анфантен, один 
из пап сен-симонистской церкви, зачитывался произведе-



[Содержание]

В поисках общественного идеала 477

ниями Фурье. С другой стороны, фурьеризм обогащался 
теоретическими ингредиентами философии истории Ба-
зара и самого Сен-Симона. Некоторые сен-симонисты пе-
решли даже в лоно фурьеристской церкви. Сен-симонист 
Пьер Леру воспринял в свое учение некоторые элементы 
коммунизма. Коммунист Дезами объединял коммунизм 
с фурьеризмом. Пеккер строил общественный идеал как 
синтез сен-симонизма, фурьеризма и коммунизма, и этот 
синтез получил у него форму коллективизма. Прудон, же-
стоко нападая на социалистов и коммунистов, в то же вре-
мя черпал у них полною горстью. Примеру его — в особом 
и особо грандиозном масштабе — последовал Карл Маркс.

В истории идеи не всегда побеждают и не всегда влияют 
благодаря своим достоинствам. Марксизм восприял в себя 
и достоинства, и недостатки предшествующих социалисти-
ческих доктрин. Он обогатил свой синтез новыми досто-
инствами, но и новыми недостатками. Марксизму помог-
ли временно восторжествовать в социализме и его плюсы, 
и, в особенности, его минусы.

Признание гегемонии экономических интересов и классо-
вой борьбы; игнорирование множественности и сложности 
социальных антагонизмов; идеализация пролетариата и исто-
рического хода вещей; соединение в шатком историческом 
прогнозе оптимизма и пессимизма, действенности и фатализ-
ма; соединение реализма с мистицизмом, схоластики с науч-
ностью, критицизма с утопией; соединение радикализма, оп-
портунизма и демагогии в мысли и формулах практической 
политики; экивок пролетарской диктатуры, на базе демокра-
тии; деградирование высших моральных ценностей в культе 
классовых интересов пролетариата; отсутствие устойчивых 
принципов и критериумов, освещенных высоким моральным 
идеалом — вот стороны марксизма, вот его внутренние неду-
ги, вносившие с марксизмом болезнь в социализм.

В результате — беспринципность, неустойчивость, дур-
ное воспитание социалистических масс, демагогия то в оп-
портунизме, то в радикализме.



[Содержание]

478 Ю. Делевский

В эпохи потрясений кризисы и крушение должны были 
быть неизбежны.

* * *
Двумя подобными страшными потрясениями были сна-

чала война, а потом большевизм.
Война была роковым испытанием для формул, людей 

и партий. Она обнаружила беспомощность марксистских 
догм, фальшь партийной фразеологии, неискренность и ма-
лодушие вождей, низкий морально-политический уровень 
масс. Она явила миру пример величайших измен. Демокра-
тия, интернационализм, долг перед справедливостью и че-
ловечеством — все это было предано в той идейной капи-
туляции, на которую пошли многочисленные легионы со-
циализма в начале войны.

Потом наступил большевизм и довершил дело разложе-
ния. Марксизм, благодаря своим экивокам, противоречиям 
и демагогическим тенденциям, мог быть превращен в ору-
дие кровавой деспотии, посягающей не только на все выс-
шие ценности социализма и демократии, но и на мировую 
культуру. Под покровом «диктатуры пролетариата» были 
совершены и совершаются самые чудовищные преступле-
ния. Правда, большевистский «коммунизм» — лишь ка-
рикатура марксизма. Но эта карикатура стала возможна. 
И за нею пошли толпы.

Без твердых принципов, без верности демократиче-
скому идеалу, без энтузиазма свободы и правды движе-
ние отдано было во власть необузданных стихий демаго-
гии. Возбуждение грубых инстинктов, жестокость, жад-
ность, лицемерие и коррупция характеризуют новую 
«реакцию слева». Малодушие, слепота, мелочный рас-
чет и та же беспринципность были причиною того, что со-
циалистические партии и течения на Западе, враждебные 
большевизму, вначале позволили ему свить гнездо в соб-
ственном лагере, а потом, когда он окреп и поднял го-
лову, они актами попустительства, соучастия и симбио-



[Содержание]

В поисках общественного идеала 479

за содействовали росту влияния и кредита «коммуниз-
ма» Третьего интернационала — этого самого страш-
ного врага социализма и социалистического идеала. 
На развалинах храма высшего освободительного идеала че-
ловечества происходят дикие оргии, предвещающие опас-
ность впадения культурного мира в новое состояние тьмы 
и варварства. Так, необузданная борьба классов в древ-
неэллинских республиках, движимая голыми аппетитами 
и не освещенная никаким светлым органическим идеалом, 
довела Грецию, через непрерывные перевороты и через ряд 
мрачных тираний, до упадка и вырождения.

В эпоху безумия официальный марксистский социализм, 
вместо того чтобы внести оздоровление, оказался фермен-
том разложения. Это был кризис в кризисе.

Но этот кризис, вопреки мнению проф. Новгородцева, 
коснулся так же мало сущности социалистического идеала, 
как мало болезнь свидетельствует против ценности жизни. 
Рушатся догмы, дискредитируются партии, но во имя социа-
листического идеала. 

Кризис социализма есть кризис совести, кризис знания, 
кризис практических принципов. На первую очередь вы-
ступает для социализма долг борьбы с демагогией, бес-
принципностью и с левореакционным антидемократиз-
мом. В этом отношении социализм спасется лишь спаси-
тельной непреклонностью. Тут понадобятся medicamenta 
heroica.

Потом выдвигается неотложная задача научно-про-
граммного творчества и строительства.

Когда мятущаяся совесть социализма найдет верную при-
стань в гармонии принципов; когда освещаемый факелом 
научного знания социализм станет воплощать в жизнь ве-
ликие начала свободы и солидарности — тогда он выве-
дет человечество из передаваемой им смуты и поведет его 
на путь осуществления высшего общественного идеала.



Издатель Модест Колеров
Москва, Большой Татарский переулок, 3, кв. 16

Подписано в печать 14.10.2025. Формат 60 × 90 1/16. Бумага офсетная. 
Печать цифровая. Тираж 300 экз.       

Цифровая типография «ЦМИК»
150014 Ярославль, ул. Победы, 51, корп 2. Тел.: (4852) 20-01-21


